

# المشروع الدكتاري الاستراتيجي

الدكتور / محمد عمارة

دار السلام

للمطبعة والنشر والتوزيع والترجمة

المسير على خطىء الإسلامي

كَافَةُ حُقُوقِ الْطَّبِيعَةِ وَالنَّيْرِ وَالرَّجْهَةِ مَحْفُوظَةٌ

لِلْمَالِ

كَارَاتُ الْأَلْطَابِ لِلْطَّبِيعَةِ وَالنَّيْرِ وَالرَّجْهَةِ

لِسَانِهِ

عَبْدُ الْفَلَادِ مُحَمَّدُ الْكَارَ

الطبعة الأولى

لِذَرَانِ الْكَارِ

١٤٢٩ - ٢٠٠٨ م

كَارَاتُ الْأَلْطَابِ لِلْأَرْضِ

الطباعة والنشر والترجمة - ٢٠٠٩

تأسست الدار عام ١٩٧٣م وحصلت

على جائزة أفضل ناشر للتراث للولاية

أولئك متغيرة ١٩٩٩م - ٢٠٠٠م

٢٠٠١م هي جائزة عربية لطبع

ثلاث مرات في صناعة النشر

جمهورية مصر العربية - القاهرة - الإسكندرية

الإدارة: القاهرة: ١٩ شارع عمر الطبي مدخل ٣ للشارع عباس العقاد حي سطح مكتب مصر للطيران

عند الحديقة الدولية وأمام مسجد الشهيد عمرو الشريسي - مدينة نصر

هاتف: ٢٢٧٦١٥٧٦ - ٢٢٧٦١٥٧٨ +٢٠٢ (٢٢٧٦١٥٧٦) فاكس: ٢٢٧٦١٧٥٠ +٢٠٢ (٢٢٧٦١٧٥٠)

الكتبة: قرط الأزهر: ١٩٠ شارع الأزهر الرئيسي - هاتف: +٢٠٢ ٣٢٥٩٢٨٤٠

الكتبة: قرط مدينة نصر: ١ شارع الحسن بن علي مخرج على امين اسكندر شارع

مصطفى النحاس - مدينة نصر - هاتف: +٢٠٢ ٥٤٦٢٦٢٧

الكتبة: قرط الإسكندرية: ١٢٧ شارع الإسكندر الأكبر - الشاطئ بجوار جسمة الشبان المسلمين

هاتف: ٥٩٣٢٢٥٥ - فاكس: ٥٩٣٢٢٠١ +٢٠٢

بريد: ١٢٦: القاهرة: م. ب. ١٦٦ البريدية - البريد الإلكتروني:

info@dar-alsalam.com

موقعنا على الإنترنت: www.dar-alsalam.com

# المسودة الخضراء إلى الإسلام

تأليف

دكتور محمد عمارة

دار النيل للنشر

المطباعة والنشر والتوزيع والترجمة

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## بين يدي دراسات هذا الكتاب

في هذا الكتاب ثلاث دراسات عن ثلاثة من أعلام الفكر  
في عصرنا الحديث والمعاصر .

السيد / محمد رشيد رضا [ ١٢٨٢ - ١٣٥٤ هـ / ١٨٦٥ - ١٩٣٥ م ] .

والدكتور / عبد الرزاق السنهوري باشا [ ١٣١٣ - ١٣٩٥ هـ / ١٨٩٥ - ١٩٧١ م ] .

والأستاذ / ميشيل عفلق [ ١٣٢٨ - ١٤٠٩ هـ / ١٩١٠ - ١٩٨٩ م ] .

ولكل واحد من هؤلاء الأعلام مشروعه الفكري المتميز ،  
الذي ينحاز إليه كثيرون . وينحاز دونه كثيرون .

فرشيد رضا ، ينحاز إليه أغلب السلفيين . ويرونه إماماً من  
أبرز أئمة السلفية في العصر الحديث .

والسنهوري ، هو الحجة المتفرد في وضع القانون المدني ؛  
وشرح هذا القانون المدني . وفي وضع المقومات الدستورية  
والقانونية للعديد من الدول العربية التي استقلت في القرن  
العشرين .

وميشيل عفلق ، هو أبرز منظري التيار القومي العربي على  
الإطلاق .

والغريب - في حياتنا الفكرية - هو كثرة القراء الذين ينتظرون «عين واحدة» ، ذات «يُعد واحد» ، وليس «يالعين الْأَمَةُ والجامعة» . فالذين يتحمسون لرشيد رضا ؛ كثيرون منهم يرفضون السنهوري . ومبشيل عفلق ، دون قراءة لأي منها ! والذين يتلمذون على السنهوري ، كثيرون منهم لا يكلفون أنفسهم الاهتمام بمشروعه الفكري الإسلامي لتجديد الفقه الإسلامي وتقنيته ، والتأسيس لإسلامية الدولة والمدنية في نهضتنا الحديثة . وهو المشروع الذي يسلك السنهوري - بحق - في سلك أئمة الفقه الإسلامي ، ويوئه مكاناً ملحوظاً بين دعاء الإصلاح بالإسلام .

والذين يتعصّبون لمبشيل عفلق ، أغلبهم لم يتبعوا تطور موقفه الفكري من مرجعية الإسلام ومحوريته في المشروع القومي والنهضة الحضارية للأمة . وهو التطور الذي قاده من موقع : «القومية أولاً» إلى موقع : «الإسلام أولاً» :-

ومهمة هذه الدراسات الثلاث ، هي دعوة هذه الفصائل الثلاثة ، في حياتنا الفكرية ، إلى قراءة الآخرين . وإلى اكتشاف مساحات الأرض المشتركة بين أعمال هذه الفصائل ، وخاصة في ميدان المرجعية الإسلامية للنهضة الحضارية لأمتنا .

إنها دراسات «تدرُّب» العقل العربي والمسلم على الافتتاح على الآخرين . وعلى التفاعل مع ثمرات إبداعاتهم ، سواء بالاتفاق أو الاختلاف ، وإلى اكتشاف نقاط الاختلاف ،

ورؤيتها في ضوء مساحات الاتفاق .

وسيكتشف القارئ لصفحات هذا الكتاب المقام العالي للإسلام في المشاريع الفكرية لهؤلاء الأعلام . ومساحة الأرض المشتركة التي يجتمعون عليها حول مرجعية الإسلام في النهضة الحضارية المنشودة ، وذلك عندما « تبرئه » قراءة هذه الدراسات من « آفة التخندق الفكري » المتفشية في حياتنا الثقافية المعاصرة .

إنها « رحلة تمرин » على المنهاج الذي نراه صحيحاً وضرورياً ونافعاً للباحثين والقراء . منهاج الاحتضان لكل تراث الأمة ؛ القديم منه والحديث ، والإفلاع عن الأحكام المسبقة التي يتوارثها الكثيرون بالعنونات دونما براهين أو بivas . وتأسيس القبول أو الرفض على الرؤية الذاتية والتلقى المباشر من المصادر الأصلية ، وليس على مجرد السمع ! .

وهي « رحلة فكرية » نأمل أن تذيب وتزيل الكثير من « الحواجز الوهمية » التي ارتفعت « أسوارها الصينية » بين الذين جمعتهم وربطتهم درجات متفاوتة من الإيمان بالمرجعية الإسلامية لمشروعنا النهضوي المنشود .

وإذا أثارت هذه الدراسات قدرًا من « القلق الفكري » لدى العديد من القراء . فإن هذا أمر مطلوب ومقصود . فـ « القلق الفكري » بعضه مطلوب للتجدد . والحيوية . وتحريك المياه الراكدة والآسنة في حياتنا الثقافية المعاصرة . والكتاب الذي لا يغير في قارئه شيئاً هو كتاب لا خير فيه ! .

والله نسأل أن يتقبل هذا الجهد خالصاً لوجهه الكريم . وأن يحقق المقاصد المرجوة من ورائه . إنه ، سبحانه ، خير مستول .. وأكرم مجتب (١) .

دُكُور / محمد عمارَة

\*\*\*

---

(١) لمزيد من التفاصيل حول دراسات هذا الكتاب ، انظر كتبنا [ مسلمون نوار ] - فصل « رشيد رضا » . طبعة دار الشروق - القاهرة سنة ١٩٨٨ م و [ إسلاميات السنهوري باشا ] طبعة دار الوفاء - مصر - سنة ٢٠٠٣ م و [ الدكتور عبد الرزاق السنهوري ] طبعة دار الرشاد - القاهرة - سنة ١٩٩٩ م ، و [ التيار القومي الإسلامي ] طبعة دار الشروق - القاهرة - سنة ١٩٩٦ م .

# المشرف على إضمار الأسلام

١ - رشيد رضا :

منار الإحياء والتجديد

٢ - السنهوري باشا :

إسلامية الدولة والمدنية والقانون

٣ - ميشيل عفلق :

من القومية أولاً .. إلى الإسلام أولاً

• • •

## ١ - رشيد رضا

### منار الإحياء والتجديد

#### النشأة . والرحلة

في قرية « القلمون » التابعة « لتصرفة » طرابلس الشام ، ولد « السيد » محمد رشيد رضا [ - ١٢٨٢ - ١٣٥٤ هـ ، ١٨٦٥ م ] وهو محمد رشيد بن علي رضا بن محمد شمس الدين بن محمد بهاء الدين بن منلا علي خليفة . وأسرته « شريفة » النسب هاجرت من بغداد واستقرت في « القلمون » . وكانت ولادته في ( ٢٧ جماد الثاني سنة ١٢٨٢ هـ / ١٨٦٥ م ) .

ولقد سلك - منذ صباه - طريق التعليم الديني ، فدرس بالمدرسة الوطنية الإسلامية - في طرابلس - ثم درس في بيروت . وحصل على علوم الإسلام والعربية ، على منهاج شبيه بمنهاج الأزهر الشريف في ذلك التاريخ .

ولقد مال - في تكوينه الفكري والعلمي - إلى علوم « الرواية » و « المنقول » و « المؤثرات » . ثم حدثت له نقلة نوعية بعد أن قرأ كتاب « حجة الإسلام أبو حامد الغزالى » [ ٤٥٠ - ٥٥٠ هـ / ١٠٥٨ - ١١١١ م ] « إحياء علوم الدين » فانتقل به هذا الكتاب إلى الzed والتصوف والتتسك ، وانخرط في سلك مريدي « الطريقة النقشبندية » . وانخرط في العمل الدعوي ، مشغلاً بالوعظ والإرشاد - في قريته والقرى المجاورة - فتمرس على الخطابة الوعظية . ثم طمح إلى الكتابة ، فألف كتاباً عن [ الحكمة الشرعية ] ، ونشر مقالاً مطولاً عن الأخلاق في إحدى

الصحف . وصاغ بعض أفكاره شعراً منظوماً .  
وعقب خطبة ألقاها - اتسمت بالجرأة - في أحد المحافل -  
بحضرة والي « طرابلس » - عين عضواً في « شعبة المعارف »  
بمتصرفة الولاية العثمانية .

وفي الثامنة والعشرين من عمره [ ١٣١٠ هـ / ١٨٩٢ م ]  
حدث له الانقلاب الأعظم في فكره وتوجهه ، وذلك بعد أن قرأ -  
في محفوظات والده - بعض أعداد مجلة [ العروة الوثقى ] -  
التي أصدرها في باريس [ ١٣٠١ هـ / ١٨٨٤ م ] جمال الدين  
الأفغاني [ ١٢٥٤ - ١٣١٤ هـ / ١٨٣٨ - ١٨٩٧ م ] والإمام  
محمد عبده [ ١٢٦٥ - ١٣٢٣ هـ / ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م ] - .  
فأخذ - بعد قراءة هذه الأعداد - يبحث عن المجموعة الكاملة  
لأعداد هذه المجلة - الثمانية عشر - فوجدها في مكتبة أستاذه  
حسين الجسر [ ١٢٦١ - ١٣٢٧ هـ / ١٨٤٥ - ١٩٠٩ م ] ،  
فسخها ، وأكب على دراستها ، وفقه أسلوبها وأفكارها  
ومناهجها ومقاصدتها .. فتغيرت بذلك صورة الإسلام في فكره ،  
وتبدلت صورة المسلم النموذجي لديه ، وتغيرت أولويات الإصلاح  
الإسلامي للواقع الذي يعيش فيه المسلمين . ولقد وصف - هو -  
هذا الانقلاب الفكري الذي حدث له ، فقال : « .. ثم إني  
رأيت في محفوظات والدي بعض نسخ ( العروة الوثقى ) ، فكان  
كل عدد منها كسلك من الكهرباء ، اتصل بي فأحدث في نفسي  
من الهزة والانفعال والحرارة والاشتعال ما قذف بي من طور إلى  
طور ومن حال إلى حال . كان الأثر الأعظم لتلك المقالات  
الإصلاحية الإسلامية ، ويليه تأثير المقالات السياسية في المسألة  
المصرية - والمنشورة بأعداد المجلة - والذي علمته من نفسي ومن

غيري ومن التاريخ : أنه لم يوجد لكلام عربي في هذا العصر ولا في قرون قبله بعض ما كان لها من إصابة موقع الوجдан من القلب ، والإقناع من العقل ، ولا حد للبلاغة إلا هذا .. <sup>(١)</sup> ! .

لقد نقلته [ العروة الوثقى ] من زهد « الطريقة النقشبندية » في الدنيا والإصلاح الاجتماعي والسياسي ، إلى وسطية الإسلام - التي أحيتها مدرسة الأفغاني ومحمد عبده - والتي توازن بين الروح والجسد ، بين الدنيا والآخرة ، بين خلاص الفرد وتحرير الأمة ، بين عزة الإنسان وإمامته الإسلامية للعالمين . فتعلم رشيد رضا من هذه المجلة - كما يقول هو - : « أن الإسلام ليس روحانياً آخرورياً فقط ، بل هو دين روحاني جسماني ، آخروري دنيوي ، من مقاصده هداية الإنسان إلى السيادة في الأرض بالحق ؛ ليكون خليفة الله في تقرير الحبة والعدل .. ولقد أحدث لي هذا الفهم الجديد في الإسلام رأياً فوق الذي كنت أراه في إرشاد المسلمين ، فقد كان همي قبل ذلك محصوراً في تصحيح عقائد المسلمين ، ونهيهم عن المحرمات ، وحثهم على الطاعات ، وتربيتهم في الدنيا . فتعلقت نفسي بعد ذلك بوجوب إرشاد المسلمين عامة إلى المدنية ، والحافظة على ملكهم ، ومبرأة الأمم العزيزة في العلوم والفنون والصناعات ، وجميع مقومات الحياة . فطفقت أستعد لذلك استعداداً » <sup>(٢)</sup> .

ومنذ ذلك التاريخ ، وكثير من آثار هذا التحول العميق ، تطلع رشيد رضا إلى أن يكون « مريداً » في مدرسة الجامعة الإسلامية -

---

(١) رشيد رضا [ تاريخ الأستاذ الإمام ] ج ١ ص ٩٩٦ ، ٣٠٣ ، طبعة القاهرة سنة ١٩٣١ م . (٢) المصدر السابق . ج ١ ص ٨٤ ، ٨٥ .

مدرسة الأفغاني ومحمد عبده - الداعية إلى التجديد الإسلامي والإحياء الديني ، وتجديد الدنيا بتجديد الدين . وذلك بدلاً من موقع «المريد» في «الطريقة النقشبندية» التي يسحب تدينهما المريد من الدنيا إلى حد ما ، ومن المدينة إلى حد كبير . فكتب إلى الأفغاني - الذي كان يعيش في الآستانة ، حبيس القفص الذهبي للسلطان عبد الحميد [ ١٢٥٨ - ١٣٣٦ هـ / ١٨٤٢ - ١٩١٨ م ] - يشي عليه ويطلع للتلمذ على يديه .

فلما توفي «الأفغاني» [ ١٣١٤ هـ / ١٨٩٧ م ] عزم «رشيد رضا» على الهجرة إلى مصر ، حيث الإمام محمد عبده ، طامحاً إلى أن يكون موقعه من الأستاذ الإمام هو موقع محمد عبده من جمال الدين . ومدركاً أن مناخ الحرية النسبية في مصر ضروري لتحقيق طموحه الجديد . وبعبارةه : « . فلقد كنت أعتقد أن استعدادي كله يبقى ضائعاً إذا بقيت في سوريا ، وأنه لا يمكن أن يظهر هذا الاستعداد بالعمل إلا في مصر ، لما فيها من الحرية المفقودة في البلاد العثمانية »<sup>(١)</sup> .

وحتى يقوم برحلته هذه ، ادخر نفقاتها من أجرة تحريره «الحجج والعقود» ، ثم تسلل إلى إحدى السفن المتوجهة إلى ميناء الإسكندرية ، فوصلها مساء الجمعة ( ٨ رجب سنة ١٣١٥ هـ / أول ديسمبر سنة ١٨٩٧ م ) . وفي اليوم التالي ذهب لزيارة الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده .

(١) المصدر السابق . ج ١ ص ٩٩٨ .

## [ المثار ]

ولما كانت أعداد [ العروة الوثقى ] - الشمانية عشر - هي التي صنعت رشيد رضا « الجديد ». فلقد كانت الرسالة التي نذر لها نفسه ، والتي هاجر في سبيلها من وطنه « طرابلس » إلى مصر - التي اتخذها وطنًا جديداً - .. كانت الرسالة هي إصدار مجلة [ المثار ] ؛ لتكون ترجمانًا لفكرة هذه المدرسة الإصلاحية ، التي عشق منهاجها التجديدي . وذلك حتى تحمل [ المثار ] هذا المنهاج إلى أقطار عالم الإسلام . لقد أراد للمنار أن تكون أسلاك الكهرباء التي تهز وتوقظ الأمة ، كما صنعت معه هو أعداد مجلة [ العروة الوثقى ] .

وفي لقائه بالأستاذ الإمام - ( ٦ شعبان سنة ١٣١٥ هـ / ٣١ ديسمبر سنة ١٨٩٧ م ) - تمت دراسة المشروع - مشروع إصدار المجلة - « التي ستبحث في موضوع مرض الأمة وضعفها ، وفي معالجتها بالتربيـة والـتـعـلـيم ، ونشر الأفـكار الصـحـيـحة لـقاـوـمة الجـهـل ، والـأـفـكار الفـاسـدة ، كـالـجـبـرـ وـالـخـرـافـاتـ » .

وفي تحديد منهاج المجلة ، طلب الأستاذ الإمام من رشيد رضا :

١ - أن لا تتحيز لحزب من الأحزاب .

٢ - ولا تهتم بالرد على ذام أو منتقد .

٣ - ولا تخدم أحداً من يسميهم الناس « كبراء » .

تستخدمهم ، نعم . لكنها لا تكون في خدمتهم !

فوافق رشيد رضا ، وعاهد أستاذـه - الذي وصف المشروع

بأنه « أشرف الأعمال وأفضلها » ، معلناً استعداده لمساعدة المجلة بكل جهده - عاهد رشيد رضا أستاذه ، فقال :

« إنني أعاهدكم على أن أكون معكم كالمزيد مع أستاذكم على نحو ما يقول الصوفية - ولكنني أحفظ لنفسي شيئاً واحداً أخالفهم فيه ، هو : أن أسأل عن حكمة ما لا أعقله ، ولا أقبل إلا ما أفهمه ، ولا أفعل إلا ما أعتقد فائدته »

قال له الأستاذ الإمام : « هذا ضروري لابد منه » !

هكذا تمت دراسة المشروع . وصدرت [ المثار ] في ٢٢ شوال سنة ١٣١٥ هـ ١٧ مارس سنة ١٨٩٨ م - أي بعد عام من وفاة جمال الدين الأفغاني - . صدرت في صورة صحيفية أسبوعية . ثم تحولت في سنتها الثانية إلى مجلة شهرية - لتوالصل رسالة [ العروة الوثقى ] - التي أشرف على فكرها وسياستها الأفغاني . وكان محمد عبده - رئيس تحريرها - المحرر الأول - . وها هي [ المثار ] تصدر ، وإشرافها الفكري محمد عبده ، ورشيد رضا رئيس تحريرها ! .

صدرت [ المثار ] لتكون ديوان فكر المدرسة الإصلاحية ، ساعية إلى :

- حمل رسالة مدرسة الإحياء الديني والتجديد الإسلامي إلى كل أقطار عالم الإسلام .
- وتنزكية الخيار الإسلامي الوسطي سبيلاً للنهضة الإسلامية والشرقية ، رافضة الحمود الذي يقلد السلف ، والتبعة التي

تقلد الحضارة الغربية .

- وإعادة نشر مقالات [ العروة الوثقى ] . ومقالات الأستاذ الإمام التي سبق نشرها في [ الواقع المصرية ] .
- وديوان تجديد وإبداع الإمام محمد عبده ، في تحرير العقل من قيود التقليد .
- وتنقية العقيدة من شبّهات الشرك والبدع والخرافات .
- ونشر المنهاج الجديد في تفسير القرآن الكريم .
- والدفاع عن الشريعة الإسلامية وعلومها ، واللغة العربية وعلومها وفنونها .
- ونشر الفتاوى المعاصرة ، التي تفقه الأحكام وتفقه الواقع الجديد ؛ لعقد القرآن بين فقه الواقع وفقه الأحكام .
- ولتبصير الأمة بالفروق بين الدين الإلهي وبين العادات والتقاليد والأعراف .
- والدفاع الوعي عن وحدة الأمة ، والجامعة الإسلامية ، التي هي جنسية الشرقيين على اختلاف قومياتهم ومللهم وأوطانهم .
- والتأييد - البصير .. والناقد - للدولة الإسلامية الجامعة - يومئذ - وهي الدولة العثمانية . مع الدعوة إلى إصلاح مفاسدها ، وتلافي عيوب إدارتها ، وشد أزرها في مواجهة أعدائها .
- والتحذير من تقليد الحضارة الغربية الغازية . مع الدعوة إلى تعلم علوم الغرب ، وخبراته في التقدم .
- والدعوة إلى الإصلاح الاقتصادي ، الذي يحرر اقتصاديات

المسلمين والشرقيين من النهب الاستعماري الغربي ، وذلك ليكون الاقتصاد المتحرر دعامة للاستقلال الحضاري والسياسي .

● ومحاربة التنصير ، ومطاردة دعاته وادعاءاته عبر عالم الإسلام . وتسلیح المسلمين بأدوات مقاومة شبّهاته ومفتيّاته .

● والدعوة إلى إقامة الجمعيات والمؤسسات - العلمية .. والخيرية .. والاجتماعية - لتكون جهود الأمة في الإصلاح أفعى وأجدى وأدوم .

● والتأكيد على منهاج التدرج في الإصلاح ؛ لأن صياغة الإنسان صياغة إسلامية ، وتكوين صفة العلماء والمفكّرين ، وتهيئة الواقع لقبول منهاج الإسلامي ، لابد فيها من التدرج .

● وإيلاء السياسة - الخاصة بالحكم والدولة - القدر الأقل .. والتركيز على إصلاح مناهج الفكر الإسلامي ، وتحديث علوم الشريعة والعربيّة . والنهوض بالمؤسسات التي تصنع وتصوّغ عقل الأمة . مع النظر - في السياسة - بمنظار عالمية الإسلام ، وعالمية الأمة الإسلامية .

نعم .. صدرت [ المثار ] لتحمل هذه الرسالة الإصلاحية التجددية الإحيائية إلى كل أقطار عالم الإسلام . واستمرت في حملها وإشعاعها نحوًا من أربعين عامًا هجريًا [ ١٣١٥ - ١٣٥٤هـ / ١٨٩٨ - ١٩٣٥م ] فكانت ديوان النهضة الإسلامية طوال ذلك التاريخ .

ولأنها « ديوان » مدرسة فكرية ، وليس منبراً يتوقف عطاوته

بوفاة صاحبه . فلقد عاود الشيخ حسن البنا [ ١٣٢٤ - ١٣٦٨ هـ / ١٩٠٦ - ١٩٤٩ م ] - الذي حضر بعض دروس رشيد رضا - إصدار [ المنار ] بحجمه .. وشكله . وتسلاسل أعداده ومجلداته وأجزاءه - بعد وفاة رشيد رضا - وذلك في غرة جماد الثاني سنة ١٣٥٨ هـ / ١٨ يوليو سنة ١٩٣٩ م . واستمرت تصدير أربعة عشر شهراً . بل إن الشيخ البنا ، عندما شرع في تفسير القرآن الكريم ، بدأ من حيث انتهى رشيد رضا ، الذي سبقه وببدأ هو أيضاً من حيث انتهى الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده - وهو التفسير الذي اشتهر - لنشره في المجلة - بـ [ تفسير المنار ] .

لقد كان رشيد رضا هو « ترجمان » أفكار الأستاذ الإمام . وقدح زناد اجتهاداته ، والمبدع لما في خواطره . ولقد عبر الشيخ محمد عبده عن هذه الحقيقة عندما قال : « إن الله بعث إلى بهذا الشاب ليكون مددًا لحياتي ، ومزيدًا في عمري . إن في نفسي أمورًا كثيرة أريد أن أقولها أو أكتبها للأمة ، وقد ابتليت بما شغلني عنها ، وهو يقوم ببيانها الآن كما أعتقد وأريد ، وإذا ذكرت له موضوعًا ليكتب فيه ، فإنه يكتبه كما أحب ، ويقول ما كنت أريد أن أقول ، وإذا قلت له شيئاً مجملًا بسطه بما أرتضيه من البيان والتفصيل ، فهو يتم ما بدأ ، ويفصل ما أجملت » <sup>(١)</sup> .

أما عن [ المنار ] . فلقد قال الأستاذ الإمام : « إن الحق يظهر في [ المنار ] عرياناً في الغالب ، ليس عليه شيء من الخل

(١) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده ] ج ٣ ص ١٣٥ . دراسة وتحقيق : د. محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣ م .

والخلل التي تجذب إليه أنظار من لم يألفوا الحق لذاته ! . ولذلك كان [ المنار ] سابعا - بمناخ غير ملائم - ضد التيارات الطاغية على فكر الأمة في ذلك التاريخ . تيار الجمود والتقليد ، المتحصن في المؤسسات الموروثة - التعليمية منها والصوفية - . وتيار التغريب ، الذي اشتد عوده في ظلال الاستعمار بعد هزيمة الثورة العرابية .

ولقد قاومت الحكومة العثمانية هذه المجلة عند صدورها ، وحرمت على رعاياها تلقّيها - كما سبق وصنعت السلطات الإنجليزية مع [ العروة الوثقى ] ! . ورد أغلب المصريين الذين أرسلت إليهم أعداده بالبريد - مجانا - . ردوها إلى رشيد رضا ! . ولم يبدأ رواجه ، وتعلق الناس به إلا بعد خمس سنوات من صدوره ! . فكان استمراره درسا في الصمود والجهاد .. ذلك أن صاحبه قد نظر إليه نظرته إلى أداء الفريضة الإلهية الاجتماعية - فريضة الكفاية - التي يقع الإثم بخالفها على الأمة جموعا . وعن هذه الحقيقة كتب يقول : « إنني لم أنشئ [ المنار ] ابتعاه ثروة أتأثّلها ، ولا رتبة من أمير أو سلطان أتحمل بها ، ولا جاءه عند العامة أو الخاصة أباها في القرآن ، وأباها في أعلى الشان ، بل لأنه فرض من الفروض يرجى لدفع من إقامته ، وتأثم الأمة كلها بتركه ، فلم أكن أبالي بشيء إلا قول الحق والدعوة إلى الخير ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، فكنت إن أصبت بحسب علمي فسيان رضي الناس أم

سخطوا ، مدحوا أو ذموا ، قبلوا [النار] أم رفضوا .. »<sup>(١)</sup> .  
لقد صابر الإمام رشيد رضا . وصمد [النار] . حتى غدا  
«ديوان» مدرسة التجديد الديني ، والإصلاح الاجتماعي ،  
وغدت أعداده دليل عمل النهضة الإسلامية لأكثر من أربعين  
عاماً . وأخذت أعداده - ولا تزال - يعاد طبعها . بل  
وتستخرج من بطونها الكتب والمجلدات في مختلف ميادين  
الفكر التجديدي والإصلاحي .

---

(١) مقدمة رشيد رضا للطبعة الثانية لمجلدات «النار» ص ٢ ، ٣ طبعة القاهرة  
سنة ١٩٢٧ م .

## مجلة . ومشروع للنهضة

ولما كانت هذه المدرسة الفكرية - التي أصبح [ المغار ] لسانها - قد تجاوزت نطاق « التجديد الفكري » إلى ميدان « تجديد الواقع » ، أي أن مقاصدها كانت « تجديد الدنيا بالدين التجدد » فلقد دعت إلى نهضة حضارية مؤسسة على المرجعية الإسلامية ، وذلك في مواجهة الخيار الغربي في التقدم ، مع الرفض لخيار الحمود والتقليد للسلف والتراث ، ذلك الذي يفتح ، بالعجز والقصور ، أبواب الواقع الإسلامي لخيار التغرب .

فالأفغاني قد دعا إلى هذا الخيار الحضاري الإسلامي ، عندما قال : « إننا عشر المسلمين ، إذا لم يؤسس نهوضنا وعهودنا على قواعد ديننا وقرأتنا فلا خير لنا فيه ، ولا يمكن التخلص من وصمة انحطاطنا وتأخينا إلا عن هذا الطريق . وإن ما نراه اليوم من حالة ظاهرة حسنة فينا - من حيث الرقي والأخذ بأسباب التمدن - هو عين التقهقر والانحطاط ؛ لأننا في تمدننا هذا مقلدون للأمم الأوروبية ، وهو تقليد يجرنا بطبيعته إلى الإعجاب بالأجانب ، والاستكانة لهم ، والرضى بسلطانهم علينا ، وبذلك تحول صبغة الإسلام ، التي من شأنها رفع راية السلطة والغلب ، إلى صبغة خمول وضعفه واستئناس الحكم الأجنبي . إن الدين هو قوام الأمم ، وبه فلاحها ، وفيه سر سعادتها ، وعليه مدارها . وهو السبب المفرد لسعادة الإنسان » (١) .

(١) [ الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني ] ٣٢٧ ، ٣٢٨ ، ١٣١ ، ١٧٣ . دراسة وتحقيق : د. محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ .

والى نفس المرجعية الإسلامية في النهضة دعا محمد عبده ، فقال : « إن سبيل الدين ، لمزيد الإصلاح في المسلمين ، سبيل لا مندوحة عنها ، فإن إتيانهم من طرق الأدب والحكمة العاربة عن صبغة الدين ، يحوجه إلى إنشاء بناء جديداً ، ليس عنده من مواده شيء ، ولا يسهل عليه أن يجد من عماله أحداً ، وإذا كان الدين كافلاً بتهذيب الأخلاق ، وصلاح الأعمال ، وحمل النفوس على طلب السعادة من أبوابها ، وأهلها من الثقة فيه ما ليس لهم في غيره ، وهو حاضر لديهم ، والعناء في إرجاعهم إليه أخف من إحداث ما لا إمام لهم به ، فلم العدول عنه إلى غيره ؟ ! » <sup>(١)</sup>

ولقد حمل [ المنار ] رسالة البلورة لمعالم هذا المشروع الحضاري الإسلامي إلى كل أقطار العالم الإسلامي .

فدعى إلى تأسيس النهضة والتقدم على الدين « لأن التاريخ قد علمنا أنه لم تقم مدينة في الأرض من المدنيات التي وعاتها وعرفها إلا على أساس الدين ، حتى مدنيات الأمم الوثنية ، كقدماء المصريين والكلدانين واليونانيين . وعلمنا القرآن أنه ما من أمة إلا وقد خلا فيها نذير من الله يُنذِّرُ لهدايتها ، فتحن بهذا نرى أن تلك الديانات الوثنية كان لها أصل إلهي ، ثم سرت الوثنية إلى أهلها حتى غلت على أصلها . وليس للبشر ديانة يحفظ التاريخ أصلها حفظاً تاماً إلا الديانة الإسلامية . فاتباع الرسل وهداية الدين أساس كل مدينة ؛ لأن الاستقاء المعنوي هو

---

(١) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] ج ٣ ص ٢٤٨ .

الذي يبعث على الارقاء المدنى <sup>(١)</sup> .

وذلك لأن الشريعة الإسلامية جامعة للإصلاح الديني والسياسي كليهما . « فمن مقومات الإصلاح الديني : الإصلاح السياسي المدنى ، على أن الإصلاحين متلازمان في الأمة الإسلامية ، لا يقوم أحدهما حق القيام إلا بالأخر ، والشريعة الإسلامية هادبة للإصلاحين ، إذ كل خير وصلاح للعباد يتعلق بالمعاش والمعاد قد قرره الإسلام » <sup>(٢)</sup> .

والاجتهاد هو الشرط الأول لبقاء الشريعة الإسلامية وآفية بمتطلبات هذا الإصلاح « لأن هذه الشريعة هي خاتمة الشرائع الإلهية ، وحكمة ذلك أن الله - تعالى - قد أكمل بها الدين الحق ، فجعلها جامعة بين مصالح الروح والجسد ، ومنح الأمة حق الاجتهاد والاستباط ، وبهذين كانت موافقة لمصالح البشر في كل زمان ومكان » <sup>(٣)</sup> .

وهذا المشروع النهضوي الإسلامي ، المتسلح بالتجدد الديني ، إنما يحارب في جبهتين :

أ - جبهة الجمود المذهبى عند أفكار السلف ، كما هو الحال عند « حماة تقليد الكتب المدونة في المذاهب المتبعة ، من سنية وشيعة زيدية وشيعية إمامية وإباضية ، وحاجتهم أن علوم الشريعة المودعة في الكتاب والسنة إجمالاً وتفصيلاً قد انحصرت فيها ، فمن لم يأخذ بمذهب منها فليس على ملة الإسلام »

(١) رشيد رضا [ تفسير المثار ] ج ٤ ص ٤٢٩ ، طبعة دار المعرفة . بيروت .

(٢) المثار . مجلد ١ ج ٣٩ ص ٧٩٥ .

(٣) المصدر السابق . مجلد ١٩ ج ٢ ص ١٠٥ .

ب - وجهة التقليد للحضارة الغربية ، الداعين للانسلاخ عن الموروث ، من « دعوة الحضارة العصرية » والنظم المدنية ، والقوانين الوضعية ، الذين يقولون : إن هذه الشريعة المدونة لا تصلح لهذا الزمان ، ولا يمكن أن تصلح بها حكومة ، ولا تستقيم بها مصالح أمة ، فيجب تركها واستبدال قوانين الإفرنج بها ، أو استقلال كل قوم وشعب من المسلمين كغيرهم بتشريع جديد يوافق مصالحهم ، وإلا كانوا من الهاكين » (١) .

● والتبشير بشمولية الإسلام للدين والدولة . للشرع والسياسة ، لا يعني - كما يفهم المغاربون - الكهانة التي عرفتها أوروبا عندما جمعت كنيستها السلطة الزمنية إلى السلطة الدينية ؛ لأن الإسلام ينكر هذه السلطة الدينية - بهذا المعنى - ويحاربها . وحتى السلطة الروحية للتتصوف - في التجربة الإسلامية - لم تبلغ ما بلغته كهانة الأكليروس في التاريخ الأوروبي . « ولو كان الإسلام شرع هذه السلطة المعروفة في الملل السابقة عليه ، من البوذيين والبراهمة والإسرائيليين والنصارى ، أو أجازها ، لوجد لها في المسلمين نظام ورؤساء ، ولكن شيئاً من ذلك لم يوجد ، وإنما وجدت طائفة منهم تصدت للتربية والإرشاد ، ثم انقسمت إلى طوائف وجماعات ولم تكن لهم سلطة على أحد ، وإنما يتبعهم من شاء باختياره ، ولم يسلموا مع ذلك من رمى الفقهاء لهم بالانحراف عن

---

(١) المصدر السابق . مجلد ٢٩ ج ١ ص ٦٦

الدين ، ومن تفريق الحكام شملهم ، ولذلك لم يكن لهم ظهور إلا حيث يضعف علم الدين وحكمته <sup>(١)</sup> .

والتمثيل الإسلامي في المشروع الحضاري ، لا يعني القطعية مع الحضارات الأخرى ، وفي مقدمتها الحضارة الغربية المعاصرة .. وإنما يعني هذا التمثيل : الانفتاح الحضاري ، والتفاعل الفكري ، واستلهام المشترك الإنساني في المعارف والعلوم ، مع الاحتفاظ بسمات وسمات الخصوصية الحضارية الإسلامية . فنحن في حاجة إلى التعلم من الغرب علوم التمدن المدني ، لترقية الواقع المادي ، مع الاحتفاظ بتميزنا في العقائد والفلسفات والشرع واللغات والآداب . وفي ميادين الخصوصية الثقافية والحضارية ، نحن مدعوون إلى التعلم من الغرب خبرات أمه وشعوبه في تطوير وترقية خصوصياتها الثقافية والحضارية . « إننا في أشد الحاجة إلى الصناعات الإفرنجية ، وما تتوقف عليه من العلوم والفنون العملية ، وإلى الاعتبار بتاريخهم وأطوار حكوماتهم وجماعاتهم ، ولكن يجب أن يقوم باقتباس ذلك جماعات منا يجمعون بينه وبين حفظ مقوماتنا ومشخصاتنا ، وأركانها : اللغة ، والدين ، والشريعة ، والآداب . فمن فقد شيئاً من هذه الأشياء فقد فقد جزءاً من نفسه ، لا يمكن أن يستغني عنه بمثله من غيره ، كما أنه لا يستغني بعقل غيره عن عقله ولا بجسم سواه عن جسمه ، وإنما تستفيد من

(١) المصدر السابق . مجلد ٥ ج ٢٢ ص ٧٤٨ .

العبرة بحالهم ، كيف نرقى لغاتنا كما رقو لغاتهم ، وكيف ننشر ديننا كما ينشرون دينهم ، وكيف نسهل طرق العلم بشرعيتنا وآدابنا كما سهلو طرق شرائعهم وآدابهم .. <sup>(١)</sup> .

وإذا كان التقليد للغرب قد جاءنا - ضمن ما جاءنا - بالنزاعات القومية العنصرية المتعصبة ، التي تمزق وحدة الأمة - التي هي فريضة إسلامية - فإن الجامعة الإسلامية هي إطار الوحدة والانتماء لشعوب الأمة الإسلامية « ذلك أن أكمل الجنسيات وأنفعها للبشر ما كانت أعم وأشمل للطائف والجمعيات المختلفة في النسب والوطن واللغة والدين والحكومة ، بأن يقصد بها الخير للجميع ، للمساواة في الحقوق ، وتمكينهم من الرقي إلى ما أعدتهم له الفطرة البشرية من الكمال الاجتماعي . وإنها لجنسية يتحسّر عليها نوابع الحكماء ، وهي موجودة في الملة الإسلامية - وإن كان المسلمين من أبعد الناس عنها - فالملة الإسلامية تساوي بين المختلفين في الأنساب والأوطان والأديان ، وتسمح لمن يحل في حكمها ، وهو على دينه ، أن ينشئ في بلادها محاكم لأهل ملته وأبناء جلدته ، فلا تلزمه بأحكامها إلزاماً ، فإن هو اختار حكمها بنفسه ساوت بينه وبين أقرب الناس من بينها أو أعلى أفرادها مكانة فيها ، فهي تدعو جميع البشر إلى التعارف والتآلف في ظل حمايتها ، وإنه لظل ظليل يباح للمستظل به كل شيء إلا محاولة إزالته أو إزالة قائدته للناس ، وهي دفع الشر والأذى عنهم ، وتقريب الخير منهم مع

(١) المصدر السابق . مجلد ١٧ ج ١ ص ١٠ .

حفظ حرفيتهم في أدیانهم وأعمالهم »<sup>(١)</sup> .

على صفحات [المنار] تم بسط الحديث عن معالم المشروع الحضاري النهضوي ، الذي دعت إليه مدرسة الإحياء والتجديد : المرجعية الإسلامية للنهضة . وشمول الشريعة الإسلامية للإصلاح الديني ؛ والصلاح السياسي كلّيّهما . وضرورة الاجتهد والتجديد ، لتواكب الشريعة جميع المستجدات ، عبر الزمان والمكان .. والوسطية الجامعة بين منابع المرجعية الإسلامية ، والواقع المتجدد ، دونما انغلاق على تجذّب السلف ، أو قطيعة مع التراث توقع أصحابها في تقليد الحضارة الوافدة والغازية . والاعتصام بالشرع الإسلامي ، دون الوقوع في شراك الكهانة والسلطة الدينية - بمعنى الكنسي الغربي - تلك التي يرفضها الإسلام ، والتي برئ منها تاريخنا الحضاري . والانفتاح على الحضارات المختلفة ، والتفاعل مع كل المعرف والعلوم التي تمدن الواقع ، مع الاحتفاظ بخصوصيتها الحضارية ، وحيويتها الثقافية ، وشخصيتها التي تميز باللغة ، والدين ، والشريعة ، والأداب . والتعلق برابطة الجامعة الإسلامية ، التي تستوعب شعوب الأمة وأجناسها ولغاتها وأوطانها ومللها ، حذراً من ضيق التّعصب القومي والعصبية الإقليمية .. وغير ذلك من قسمات هذا المشروع النهضوي الذي بشر به هذا التيار .

(١) المصدر السابق . مجلد ٨ ج ١٩ ص ٧٨٦ ، ٧٨٧ .

وإذا كان [المنار] قد اقتصر - أثناء حياة الشيخ محمد عبده - في السياسة وممارساتها ومعاركها وتياراتها ، فلقد زادت اهتماماته بهذا الميدان بعد وفاة الأستاذ الإمام [١٣٢٣هـ / ١٩٠٥م] . فأضاف [المنار] في معالجة قضايا « الخلافة » و « علاقة العرب بالأتراء » و « المسألة الشرقية » و « التدخل الاستعماري الغربي في الشرق العربي الإسلامي » ، كما كان له موقف بصير من « الخطر الصهيوني » على فلسطين والوطن العربي .

وفي الممارسة السياسية ، وجدنا صاحب [المنار] قطبياً من أقطاب [حزب اللامركزية] ، الذي تألف من مجاهدي المشرق العربي ، لإبراز الكيان العربي في الإطار العثماني - وهو الحزب الذي تألف في القاهرة [١٣٣٠هـ / ١٩١٢م] ووجدنا العلاقة الوثيقة بينه وبين حركة الشريف حسين [١٢٧٢هـ / ١٨٥٦ - ١٩٣١م] لتأسيس دولة عربية مستقلة عن العثمانيين ، حتى لقد ذهب إلى سوريا عندما أعلن أهلها استقلالها تحت حكم الملك فيصل بن الحسين [١٣٠٠هـ / ١٨٨٣ - ١٩٣٣م] وانتخب رئيساً للمؤتمر السوري فيها ، ولم يغادرها إلا عندما أحضر الاحتلال الفرنسي هذا الكيان العربي [١٣٣٨هـ / ١٩٢٠م] .

كذلك وجدنا [المنار] و أصحابه من دعاة الإصلاح الدستوري للدولة العثمانية ، يزور الشام ، ويخطب للإصلاح من فوق منبر الجامع الأموي بدمشق عقب إعلان الدستور العثماني [١٣٢٦هـ / ١٩٠٨م] ، حتى لقد فجرت خطبه الصراع بين

أعداء الإصلاح ، وأنصاره ، الأمر الذي اضطره للعودة إلى مصر ! .  
كما رأينا رحلاته إلى الحجاز ، والعراق ، والهند ،  
والكويت .... إلخ . وثيقة الصلة بالإصلاح السياسي ، مزوجا  
 بالإصلاح والإحياء الديني . تاهيك بعلاقاته الوثيقة بالحركة  
الوهابية والملك عبد العزيز بن سعود [ ١٢٩٧ - ١٣٧٢ هـ /  
١٨٨٠ - ١٩٥٣ م ] .

لقد بُرِزَ الطابع السياسي في الدعوة الإصلاحية - على يدي رشيد رضا ، بعد وفاة الأستاذ الإمام - وأخذت السياسة الدولية ، بصراعاتها وتوازنات قواها ، تجذب لها مكاناً بارزاً على صفحات [ المنار ] من الثورة البليشفية . إلى المسألة الليبية ! .. مروراً بالهند ومراكمش ، والهجاز ..... إلخ . ولقد عبر الشيخ رشيد عن هذا التحول - في افتتاحية المجلد الثاني عشر من [ المنار ] - أي بعد أربع سنوات من وفاة الأستاذ الإمام - فقال : « لقد سالنا السياسة فساورت وواثبت ! وأسلست لها فجمحت وتقحمت ! وكنا نهم بها في بعض الأحيان ، فيصدق بها عن الأستاذ الإمام ! ولم نتل منها ما نهواه ، إلأا بعد أن اصطفاه الله ! » (١) .

وبذلك استوى [ المنار ] ديوان الإصلاح الإسلامي ، دينياً وسياسياً ، على امتداد أربعين عاماً من عمر المدرسة الإصلاحية الإسلامية ، وفيها تأسست معالم المشروع النهضوي للشرق الإسلامي ، وطالعته الأمة على صفحات [ المنار ] .

(١) [ تاريخ الأستاذ الإمام ] ج ١ ص ١٠٢٣ .

وكما كان [المنار] هو الامتداد المتتطور لصحافة هذا التيار التجديدي - وخاصة [العروة الوثقى] و [الواقع المصرية] عندما رأس تحريرها الشيخ محمد عبده - فلقد غدا الشيخ محمد رشيد رضا - بعد وفاة الأستاذ الإمام - هو إمام هذا التيار الفكري . فمنذ السنوات الأخيرة في حياة محمد عبده ، كانت قد رسمت في الأذهان حقيقة سُلُّم بها الجميع ، وهي : أن مكانة الشيخ رشيد من الأستاذ الإمام هي مكانة الإمام من أستاذ الأفغاني ، وأنه هو رأس حركة الإصلاح الديني من بعده ، وأبرز تلاميذه العاملين في هذا الميدان . بل لقد عبر الأستاذ الإمام ، تلميحاً يشبه التصريح ، عن هذه الحقيقة في الأبيات الشعرية التينظمها وهو على فراش الموت ، عندما صور رسالته الإصلاحية ومكان الشيخ رشيد فيها ومنها ، وهو مكان « المرشد » في هذا التيار .. ! الذي يأمل الإمام منه مواصلة السير على طريق الإصلاح .. عبر عن هذه « الوصية » .. وهذا « الأمل » .. فقال :

ولست أبالي أن يقال محمد أَبِلْ أو اكتضت عليه المآتم  
ولكن دينًا قد أردت صلاحه  
وللناس آمال يُرْجِحُونَ نيلها  
فيا رب إن قدرت رُجْعِي قربة  
رشيدًا يضيء النهج والليل قاتم  
فبارك على الإسلام وارزقه مرشدًا  
ويُثْبِتْهُ مني السيف والسيف صارم !<sup>(١)</sup>  
يماثلني نطفًا وعلماً وحكمةً

(١) المصدر السابق ج ١ ص ١٠٢٦ ، ١٠٢٧ .

ولقد شاء الله أن يحقق آمال الأستاذ الإمام في تلميذه الشيخ رشيد رضا ، فتبؤ الرجل قيادة وإمامية المدرسة الإصلاحية بعد وفاة أستاده . ومضت [ المنار ] ساحة وديوانًا لمعالم هذا الإصلاح ، الذي ارتاد ميدانه جمال الدين الأفغاني . ومثل فيه محمد عبده أبرز العقول المبدعة في ميادينه الفكرية - رحمهم الله جمیعاً . وهياً لنا منازًا جديداً ، يختلف ويجدد ويتطور رسالة [ المنار ] !

## ومؤسسات للمقاومة والنهوض

في سنة ١٩٠٦م نظم المنصر القس صموئيل زويمر [١٨٦٧ - ١٩٥٢م] - بالقاهرة - أول مؤتمرات التنصير - الذي وُصفَ ، في تاريخ التنصير ، بأنه « يمثل بداية عهد جديد لإرساليات التنصير بين المسلمين » - وهو المؤتمر الذي ضم ستين ممثلاً لثلاثين كنيسة وإرسالية تنصيرية غربية .

صحيح أن التنصير الغربي في عالم الإسلام قد بدأ قبل ذلك التاريخ ، لكنه - في معظمها - كان موجهاً إلى أبناء الكنائس الشرقية ، يقطع منهم مواطئ أقدام للمذاهب النصرانية الغربية ، فلما تمت هذه المرحلة ، بدأ بذلك المؤتمر - الذي قاده « زويمر » - تركيز التنصير الغربي على المسلمين ، يفتتهم عن دينهم بالتنصر . فإن تعذر ذلك بـث فيهم الوساوس والشكوك والزنادقة والإلحاد .

وفي سنة ١٩٠٩م زار « زويمر » الكويت ، وبصحبته القس « جيمس مورديك » ! . ولم تكن الكويت - يومئذ - قد عرفت ما يغري بالزيارات . فلا البترول كان قد اكتشف بعد .. ولا الشراء قد كان له فيها وجود . بل ولا حتى الكثافة السكانية التي تغري المنصريين ببذل الجهود والأموال . ومع ذلك احتلت الكويت مكاناً في خارطة اهتمامات طلائع المنصريين . ذلك أنهم قد رأوها منطلقاً وقاعدة من وقواعد التنصير في سائر منطقة الخليج .

ولم تكن الكويت - يومئذ - قد عرفت شيئاً من مقومات التقدم والنهوض ، فلا مدارس ولا مستشفيات . فلم يكن بها

سوى نذر يسير من « الكتاتيب » ، ومستوصف وحيد تابع للمندوبية البريطانية - نسبة إلى مندوب بريطانيا ، التابع لحكومة الاستعمار الإنجليزي في الهند .

وفي العام التالي لزيارة « زويمير » - سنة ١٩١٠ م - بدأ في الكويت نشاط الإرسالية التنصيرية الأمريكية - تحت اسم « الإرسالية العربية » ! - التابعة للكنيسة الإصلاحية في أمريكا - فافتتحت مستوصفاً طبياً لعلاج المرضى . و « محلّاً » - مكتبة - لبيع الأنجليل - يعمل فيه مسيحي استقدموه من بغداد - ثم أصبح لهم - غير هذه المكتبة - بائع متوجول للأنجليل ! .. وسرعان ما تطور المستوصف العلاجي إلى مستشفى أقيم على أفضل موقع في مدينة الكويت ! .

وكان القس « أدوين كالفرلي » أول منصر أقام في الكويت ، ومعه أقامت - سنة ١٩١١ م - زوجته المصورة - الطبيبة - « إيلانور كالفرلي » - التي أسمت نفسها اسماً شرقياً هو « خاتون حليمة » . أي السيدة حليمة - ربما ليسهل عليها إرضاع المسيحية لنساء وبنات الكويت ! .

وكان اجتماعات المبشرين المنصرين بالمعارف والأصدقاء تتم في إطار المؤسسة العلاجية ، وفي مساكنهم الملحة بها . ولقد كتب القس المنصر « أدوين كالفرلي » وصفاً للأنشطة التنصيرية يومئذ في الكويت - نشرته مجلة ( جزيرة العرب المهملة ) Neglected Araia - وفيه حدد أحلام الإرسالية

التنصيرية ومقاصدها بأنها : « كُشِّب مسلمي الكويت ومحيطها  
ليسوع المسيح » ! .

فالحلم والمقصد كان تنصير مسلمي الكويت ، وما يحيط  
بالكويت في بلاد الخليج ! .

والى جانب « الصيد » للمرضى ، بالعلاج والدواء . وغير  
« محل » بيع الأنجليل - في مجتمع تغلب عليه الأمية -  
أرادت الإرسالية التنصيرية « الصيد » بالتعليم ، فافتتح القس  
المتصر « أدوين كالفرلي » سنة ١٩١١ م « مدرسة الأحد » ! .  
من فصل واحد ؛ لتعليم أبناء الكويت ! .

## المقاومة بالنهضة :

لكن . وفي مواجهة هذا التحدي - الذي توسل بالصحة والتعليم ليسلب الناس أعز ما يملكون للدنيا والآخرة - . وفي ذات التوقيت . بدأت تتحرك الطلائع الجنينية للنهضة العربية الإسلامية على أرض الكويت . تلك التي بدأها الشيخ ناصر بن مبارك - نجل حاكم الكويت يومئذ - والذي كان - أي الشيخ ناصر - صاحب ذكاء فطري ، جعله عالماً متبعراً في علوم الإسلام - رغم أنه لم يتلمند على الأساتذة ولم يدرس في المدارس ولم يخرج من حلقات العلم والعلماء - وإنما كان - كما وصفه إمام ذلك العصر الشيخ محمد رشيد رضا [ ١٢٨٢ - ١٣٥٤هـ / ١٨٦٥ - ١٩٣٥م ] : «يشغل عامة أوقاته في مدارسة العلم ومراجعة الكتب ، حتى صار له مشاركة جيدة في جميع العلوم الإسلامية . وكان يسأل في دقائق العلوم ، في العقائد والأصول والفقه وغير ذلك . فهو من مظاهر الذكاء العربي النادر .. »<sup>(١)</sup> .

بدأ الشيخ ناصر بن مبارك بواكير النهضة العربية الإسلامية بإنشاء «المدرسة المباركية» - أول مدرسة وطنية كويتية - حيث بدأت الدعوة لإنقاذهما - وفق التقليد الكويتي الجميل في المواقف - في احتفالات ذكرى المولد النبوى الشريف ١٢ ربيع الأول

(١) [ رحلات الإمام محمد رشيد رضا ] ص ٨٩ ، ٩٠ جمعها حقيقها : د . يوسف أيسن . طبعة بيروت سنة ١٩٧١ م .

سنة ١٣٢٩ هـ / ١٢ إبريل سنة ١٩١١ م - وافتتحت في احتفالات ذكرى الهجرة النبوية الشريفة محرم سنة ١٣٣٠ هـ / ٢٢ ديسمبر سنة ١٩١١ م - . وكان الشيخ ناصر رئيساً للجنة التي رعت الدعوة إليها ، والتي أقامتها .

« المدرسة المباركية » هي الرد والبديل « مدرسة الأحد » ! .. ومن الاحتفالات بأعياد الإسلام تولد النهضة ، وليس من إرساليات التنصير ! .

وكانت مجلة [النار] - للشيخ محمد رشيد رضا - وهي التي حملت رسالة الإحياء الديني ، والتجديد الإسلامي ، وفكر مدرسة الجامعة الإسلامية ، ومثلت أداة اليقظة الإسلامية والاستنارة العربية قرابة الأربعين عاماً - كانت [النار] هي النافذة التي تربط نفراً من متنوري الكويت بعقل الأمة الإسلامية ، ومشكلات شعوبها ، وهموم وطنها المترامي الأطراف .

وفي نفس عام افتتاح « المدرسة المباركية » - سنة ١٩١١ م - وهي التي مثلت بواكير العطاء العربي الإسلامي على أرض الكويت - .. بدأ عطاء نفر من أهل الكويت ، دعماً لواحدة من قضايا الأمة ، التي كانت نيرانها مستعرة في ذلك التاريخ . فلقد زار الكويت أحد كاب صحيفة [المؤيد] المصرية - محمد طلعت المصري - داعياً أهل الكويت للاكتتاب في المجهود الحربي العثماني ، جهاداً ضد الغزو الإيطالي « لطرابلس الغرب » - ليبيا - فلقيت دعوته استجابة طيبة من أهل الكويت .

وعندما كتب بعض الغيورين - من أبناء الكويت - إلى صاحب [المنار] عن النشاط التنصيري في الكويت والبحرين وسائر أنحاء الخليج . نشرت [المنار] الرسالة . وكتب الشيخ محمد رشيد رضا تعقيباً عليها ، دعا فيه أهل الكويت إلى «أن يؤلفوا جمعية للدفاع عن دينهم ، يكون أول عملها : توزيع الكتب التي تبين حقيقة النصرانية الحاضرة ، مجاناً في كل مكان وصلت إليه فتنة هؤلاء الدعاة ، وأهمها هذه الرسائل الجديدة التي نشرها نحن - [في المنار]<sup>(١)</sup> - ، وكتاب [العقائد الوثنية في الديانة النصرانية]<sup>(٢)</sup> ، فهذه أنسع من كتاب [الجواب الصحيح]<sup>(٣)</sup> وكتاب [إظهار الحق]<sup>(٤)</sup> وأمثالها من المظلومات التي لا يفهمها حق الفهم إلا العلماء . ذلك أن الأجر في نشر أمثال هذه الكتب والرسائل صار في مثل تلك البلاد أفضل من

(١) للشيخ رشيد رضا - في هذا الميدان - جهود وتأليف . فلقد طبع [إنجيل برنيابا] وكتب [شبهات النصارى وحجج الإسلام] و [عقيدة الصليب والقديس] و [المسلمون والقبط والمؤمن المصري] .. الخ .. الخ .

(٢) من تأليف محمد طاهر التبر . طبع في مصر سنة ١٩١١ م .  
(٣) كتاب [الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح] من تأليف شيخ الإسلام ابن تيمية - أربعة أجزاء - له طبعات كثيرة ، وطبعته الثالثة صدرت في مصر سنة ١٣٢٢ هـ .

(٤) للعالم الهندي رحمة الله بن خليل الرحمن - وهو في مسائلتي الشيخ والتحريف - كتبه مؤلفه بعد مناظرة أحد القساوسة ، وانتهى من كتابته سنة ١٢٨٠ هـ . ونشر - في جزئين - مع أربع رسائل . وله طبعات عددة في الآستانة ومصر - سنة ١٢٨٤ هـ وسنة ١٣٠٥ هـ وسنة ١٣٠٩ هـ وسنة ١٣١٧ هـ .

طبع كتب الفقه والفتاوی والرد على المبتعدة المتقدمين الذين انقرضت مذاهبهم وماتت بدعهم ؛ لأن هذا يتعلّق بحفظ أصل العقيدة وكده الإسلام .

ثم يجب على الجمعية أن تغنى المسلمين عن مدارس دعاء النصرانية ، وتنعهم من الدخول فيها بكل الوسائل الممكنة ، وإلا ندموا حيث لا ينفع الندم . ومن أنذر فقد أذر . والسلام ١١ .

ولم يقف جهد صاحب [المنار] عند النصيحة والدعوة والتوجيه - فلقد سبق وزار الكويت - وهو عائد من رحلته الهندية - تلبية للدعوة التي وجهها إليه بعض القراء للمنار ، والمشترين فيه - فوصل الكويت في ٢٢ جمادى الأولى سنة ١٣٣٥هـ / ٩ مايو ١٩١٢م - ومكث فيها أسبوعاً - ضيقاً على حاكمها الشيخ مبارك الصباح - يصاحبها فيها ولداته : الشيخ ناصر والشيخ جابر - فألقى محاضراته ودروسه وخطبه في مساجد الكويت - وبين جمهور كان يصل إلى ألف مستمع - داعياً إلى « الحذر من الأجانب ، خاصة المنصرين وما شابههم ، الذين يحاولون إيجاد موطن قدم لهم في الدول الإسلامية » . ودعاهم إلى إنشاء المؤسسات التعليمية والصحية المتقدمة ، التي يستعيضون بها عن مستوصف الإرسالية التبشيرية وفصلها الدراسي .

---

(١) [المنار] ج ٥ مجلد ١٦ ص ٣٨٣ عدد جمادى الأولى سنة ١٣٣١هـ ٧ مايو سنة ١٩١٣م .

وباعتراف - وعبارة - القس المنصر «أدوين كالفرلي» : «فلقد قبل كافة من في مدينة الكويت رأي الشيخ رشيد بتجنب المبشرين» ! .

وكانت نتيجة هذه الزيارة :

- أ - تقليل النشاط التنصيري في الكويت .
- ب - وتوقف النشاط التعليمي للإرسالية التنصيرية - مدرسة الأحد - .
- ج - وضعف النشاط الصحي العلاجي ، بهبوط أعداد المرضى المترددين على المستوصف التنصيري .

أما أكبر ثمرات هذه الزيارة الميمونة - لصاحب [المنار] - مدينة الكويت ، فلقد تجسدت في إقامة أولى الجمعيات الخيرية ذات النفع العام وال شامل ، تلك التي مثلت بواكير النهضة العربية الإسلامية على أرض الكويت . وذلك عندما قاد نفر من قراء [المنار] - المشتركون فيها - يتقادمهم آل الحضير : فرحان فهد الخالد الحضير ، وأحمد فهد الخالد الحضير ، ومعهما : علي بن شملان ، ومحمد بن شملان ، وعلى إبراهيم الكليب ، ومشاري عبد العزيز الكليب - قادوا الدعوة إلى تأسيس «الجمعية الخيرية العربية» ، مؤسسة اجتماعية وثقافية وصحية وعلمية ، مولدة بالوقف والبرعات . والتي افتتحت في ذكرى المولد النبوي الشريف - ١٢ ربى أول سنة ١٣٣١هـ / ١٨ فبراير سنة ١٩١٣م - .

ولقد بلغ الانزعاج وأيضاً التبجح - بالإرسالية التنصيرية إلى الحد الذي أطلقوا فيه - بتصريح نشاطهم - على مستشفى

الجمعية الخيرية العربية اسم « مستشفى المعارضة » ! ! . ظانين أنهم أصحاب السلطة والسلطان . وأن أبناء العروبة والإسلام - في الكويت - هم « المعارضون » ! ! .

وكان من أغراض ومقاصد هذه الجمعية الخيرية - غير الأنشطة الصحية والتعليمية والدينية والثقافية - توفير الأموال لجلب الماء وتوزيعه مجاناً على الفقراء . وضمان عبور مجاني للسفن ، ومساعدة المسلمين المنكوبين .. إلخ .. إلخ .

وهكذا قامت - على أرض الكويت - أولى بواكير النهضة العربية الإسلامية ، لمواجهة التحدي التنصيري ، الذي أراد سلب الناس أعز ما يملكون - الإيمان الإسلامي - منذ ذلك الوقت المبكر في تاريخ التنصير !

## صفحة . تتلوها صفحات :

وإذا كان عمر هذه الجمعية الخيرية لم يكمل العام . فتوقف نشاطها . بل واشتهرت أدواتها الطبية مستشفى المنصرين ! . فإن هذا «الانتصار» للتنصير على «المعارضة الإسلامية» لم يكن إلا «انتصاراً» ظاهرياً . بل ووهمياً .

فلقد مثلت هذه الجمعية الخيرية - التي قامت على أرض الكويت ، في تواصل مع النهضة الإصلاحية الإسلامية التي كانت ترعاها مجلة [النار] - . مثلت معلمًا للطريق ، وخطوة رمزية على درب اليقظة العربية الإسلامية بأرض الكويت . ويشهد على هذه الحقيقة - حقيقة ذهب الزبد جفاء ، وبقاء ما ينفع الناس - ما تمثله الكويت اليوم من وزن ملحوظ في العطاء الخيري على امتداد وطن العروبة وعالم الإسلام . بل وما تمثله تجربتها في العمل الخيري من إحياء عصري للمؤسسات الإسلامية الأصيلة ، التي سبق ومؤلت صناعة الحضارة الإسلامية ، ورعت العدالة الاجتماعية الإسلامية ، عبر تاريخنا الحضاري الطويل - وفي المقدمة من هذه المؤسسات «مؤسسة الأوقاف» - .

لقد توالت وتتوالى صفحات هذا العطاء - الذي ينفع الناس في الكويت وفيما حولها - بينما يضحك كل الناس - بل وي奚رون - عندما يقرؤون عن حلم المنصرين الذين أرادوا «كسب مسلمي الكويت ومحيطها ليسوع المسيح» !

وصدق الله العظيم : ﴿ كَذَلِكَ يَقْرِبُ اللَّهُ الْحَقُّ وَالْبَطْلُ فَإِنَّمَا الْأَرْبَدَ فَيَذَهَّبُ جُفَاهُ وَإِنَّمَا مَا يَنْتَعِنُ النَّاسُ فَيَنْكُثُ فِي الْأَرْضِ كَذَلِكَ يَقْرِبُ اللَّهُ الْأَمْنَالَ ﴾ الرعد : ١٧ .

إنها سنة من سنن الله التي لا تبدل لها ولا تحويل : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنْفَعُونَ أَمْوَالَهُمْ لِيُصْدِّدُوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ فَيُنْفَعُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ مَنَاهَةً حَسَرَةً ثُمَّ يُقْبَلُونَ وَالَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ يُخْرَجُونَ ④ لِيَبْرِزَ اللَّهُ الْخَيْرَ مِنَ الظَّنِّ وَيَعْلَمَ الْخَيْرَ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضٍ فَيَرَكُمْ جَيِّعاً فَيَجْعَلُهُمْ فِي جَهَنَّمَ أُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ الأنفال : ٣٦ ، ٣٧ .

ورحم الله صاحب [ المنار ] الإمام السيد محمد رشيد رضا .. وأولئك الرواد الذين قرروا الفكر بالعمل . وجسدوا هذا العمل مؤسسات تصنع النهضة وتقاوم الغزو على أرض الإسلام . وكل الذين ساروا ويسيرون على هذا الطريق . طريق الإنفاق في سبيل الله - بواسطة المؤسسات والجمعيات « التي تفي بما لا يفي به عمر الأفراد » - كما قال الإمام المصلح عبد الرحمن الكواكبي [ ١٢٧٠ - ١٨٥٤هـ / ١٣٢٠ - ١٩٠٢م ] قبل قرن من الزمان ! - .

فهذا هو طريق الإعزاز للإسلام وأمته وداره وحضارته ، ابتعاء للعزّة في الدنيا . وللنعيم في يوم الدين .

﴿ يَتَأَبَّلُ الَّذِينَ مَأْمَنُوا هَلْ أَذْلَكُهُ عَلَىٰ يَعْرُفَ تُبَيِّنُكُمْ مِنْ عَذَابِ أَنِّي ⑤ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَجْهِيدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَأْمُرُكُمْ وَلَا فِسْكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ

لَكُمْ إِن كُمْ تَنْتَهُونَ ۝ يَقْرَرُ لَكُمْ دُلُوكُمْ وَيَدْخُلُكُمْ جَنَّتَ مَجْرِيٍّ مِّنْ نَحْنِّا  
الْأَهَمُرْ وَمَسِكَنْ طَيْبَةٍ فِي جَنَّتَ عَدْنٍ ذَلِكَ الْقَوْرُ العَظِيمُ ۝ وَالْخَرَىٰ مُجْبِونَ  
نَصْرٌ مِّنَ اللَّهِ وَقَنْ قَرِيبٌ وَبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ ۝ الصَّفَ : ۱۰ - ۱۳ .

لقد عرف العالم الإسلامي ، في عصره الحديث ، عشرات المجلات الكبرى . لكن « المنار » تفردت من بين كل تلك المجلات ، عندما أصبحت مدرسة جامعة لتيار الإحياء والتجديد .. وقيادة لإقامة مؤسسات الإصلاح والمقاومة والنهوض . بل وكانت المنطلق للحركات الإسلامية الجماهيرية ، التي رفعت شعارات شمولية المنهاج الإسلامي للدين والدولة ، للعقيدة والشريعة ، للفرد والأمة ، للدنيا والآخرة . في مواجهة العلمانية الغربية التي أرادت اختزال الإسلام ، واستبعاد حاكميته من ميادين الاجتماع والحياة .

هكذا كانت [المنار] . ولا تزال ثمراتها تسري صحوة إسلامية على امتداد عالم الإسلام حتى هذه اللحظات . وصدق الله العظيم : ﴿فَإِنَّمَا الْزَّيْدَ فِي ذَهَبٍ جَفَّاءً وَإِنَّمَا مَا يَنْعَثُ أَنَاسٌ فَيَنْعَثُ فِي الْأَرْضِ كَذَلِكَ يَنْعَثُ اللَّهُ الْأَمْثَالُ﴾ الرعد : ١٧ .

## ٢ - السنهوري باشا

### إسلامية الدولة والمدنية والقانون

#### تقديم

منذ منتصف ستينيات القرن العشرين .. بل ومنذ كتابتي لما كتبت عن عبد الرحمن الكواكبي [ ١٢٧٠ - ١٢٣٢ هـ / ١٨٥٤ - ١٩٠٢ م ] - وأنا طالب بكلية دار العلوم ، جامعة القاهرة - في النصف الثاني من عقد الخمسينيات - آمنت أن إحياء تراث أعلام علماء مدرسة الإحياء والتجديد الإسلامي - من رفاعة الطهطاوي [ ١٢١٦ - ١٨٠١ هـ / ١٢٩٠ - ١٨٧٣ م ] إلى جمال الدين الأفغاني [ ١٢٥٤ - ١٣١٤ هـ / ١٨٣٨ - ١٨٩٧ م ] إلى محمد عبده [ ١٢٦٥ - ١٣٢٣ هـ / ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م ] إلى الكواكبي .. إلى علي مبارك [ ١٢٣٩ - ١٣١١ هـ / ١٨٢٣ - ١٨٩٣ م ] ورشيد رضا [ ١٢٨٢ - ١٣٥٤ هـ / ١٨٦٥ - ١٩٣٥ م ] .. إلخ .. إلخ - هو بمثابة التوجيه لعقل الأمة وأنظار صفوتها الفكرية نحو منابع المشروع الحضاري النهضوي الكفيل بإخراج هذه الأمة من متاهة فكريات ونظريات التغريب والاستلاب الحضاري .. وإخراجها أيضاً من مستنقع التقليد والحمدود .. أي من شقى التقليد الأعمى .. تقليد الغرب ، وتقليد عصر التراجع في تاريخنا الحضاري .

ففي تراث أعلام هذا التيار الإحيائي التجديدي نقاط الانطلاق ،

والمعالم الأساسية لمشروع حضاري نهضوي ، فيه تتوالى  
الروح الحضارية الأصولية الإسلامية السارية في ضمير الأمة  
ومدنيتها وتاريخها وثقافتها .. وفيه - كذلك - استشراف فقه  
الواقع الذي عاش فيه هؤلاء الأعلام . وفيه - أيضاً - التطلع  
إلى المستقبل الذي تستعيد فيه الأمة الإسلامية مكانتها الطبيعية  
في إمامية الأمم وطليعة الحضارات .

وعلى هذه المعالم الأساسية ، في هذا المشروع الحضاري ،  
يجب أن يكون البناء .. والإضافة .. والتطوير .

ولقد حفقت - بحمد الله وعونه - إنجازاً متميزاً بإحياء وتحقيق  
ورداسة تراث كوكبة من هؤلاء الأعلام ، الذين عاد تراثهم إلى  
ال فعل والتأثير في حياتنا الفكرية والثقافية المعاصرة من جديد .

والاليوم .. والجدل يتزايد حدة حول « هوية القانون » الذي  
نختار لتنظيم وحكم الواقع الحياتي الذي نعيشه ونتطلع إليه -  
وهو الجدل الذي يدور بين دعوة « أسلمة الفقه » الحديث  
والقانون المعاصر ، وبين دعوة « استعارة فلسفة القانون الوضعي  
الغربي » - هذا الجدل الذي أحدث ويحدث صدعاً في عقل  
النخبة ، أدى إلى تبديد طاقاتها - لا أجد أفضل ولا أقدر على  
جسم هذا الجدل والحكم في هذا النزاع من قاضي مصر الأكبر ،  
ومشرعها الأبرز ، وأعظم فقهاء الأمة في القانون الحديث  
والمعاصر .. الدكتور عبد الرزاق أحمد السنهوري باشا [ ١٣١٣ - ١٩٧١ م - ١٨٩٥ هـ ] .. فإمامته في القانون  
الحديث قد انعقد عليها إجماع فقهاء وقضاة وأساتذة هذا

القانون الحديث - عرباً ومسلمين وأجانب - .. وإمامته في الشريعة الإسلامية والفقه الإسلامي - وهي التي يجهلها الكثيرون - والتي سيكشف هذا الكتاب عن معالمها وحقائقها .. هذه الإمامة في هذين الميدانين ، هي التي ترشح السنهوري ليكون أقدر وأعدل القضاة في هذا النزاع اخترتم حول « هوية القانون » الأنسب لحكم واقع العرب والمسلمين .

فأهل القانون العصري قد توجوا السنهوري إماماً لفقهاء القانون الحديث .. وأكبر وأهم الدول والحكومات العربية قد عهدت إليه بناء صرح القوانين المدنية الجديدة ، فأنجزها .

أما فقهاء القانون في أوربا : فإنهم أدركوا - وخاصية الذين جمعوا منهم بين فقه القانون الغربي وفقه قوانين الشريعة الإسلامية - أدركوا رسوخ قدم السنهوري في الشريعة الإسلامية والفقه الإسلامي ، فأطلقوا عليه لقب « الإمام الخامس » ، إشارة إلى إمامته في هذه الميدان بعد الأئمة العظام للمذاهب الإسلامية الأربع : أبو حنيفة [ ٨٠ - ٦٩٩ هـ / ١٥٠ - ٧٦٧ م ] ومالك [ ٩٣ - ١٧٩ هـ / ٧١٢ - ٧٩٥ م ] والشافعي [ ١٥٠ - ١٠٤ هـ / ٧٦٧ - ٨٢٠ م ] وأحمد بن حنبل [ ١٦٤ - ٢٤١ هـ / ٧٨٠ - ٨٥٥ م ] - أطلقوا عليه هذا اللقب ، منذ مرحلة دراسته للدكتواره - باريis - في منتصف عشرينيات القرن العشرين - والتي أنجز فيها رسالتين للدكتواره ، إحداهما في القانون المدني ، والثانية في فقه الخلافة الإسلامية ، كعصبة أمم إسلامية ، تقوم على

المدنية الإسلامية والشريعة الإسلامية ، والتجدد لتراث الأمة في فقه المعاملات .

لقد أدرك فقهاء القانون الأوربي في السنهوري - منذ فجر حياته العلمية - حامل رسالة تجديد الفقه الإسلامي ، وبعث المدنية الإسلامية ، وبناء النهضة الشرقية .. فعلقوا عليه الآمال - كفقهاء قانون - في بعث وتجديد الدراسات الفقهية الإسلامية ، وذلك لإنماء المنظومات القانونية العالمية ، عندما تقارن بالفقه الإسلامي الجديد .

وحمل السنهوري هذه «الرسالة - الحلم» .. وعبر سنوات حياته الخصبة - التي قاربت الثمانين عاماً - أنجز الرجل ما لم ينجز عظيم من عظماء الجيل الذي عاش فيه .

فهو عندما وضع القانون المدني المصري - ومراعاة لارتباط القانون المصري بالقانون الفرنسي منذ القرن التاسع عشر .. وللقيود الاستعمارية التي كانت تحول دون الاستقلال القانوني لمصر - قد جعل مصادر هذا القانون المدني :

١ - القانون الغربي .. وخاصة في صياغاته المتقدمة وتقنياته المضبوطة .

٢ - والقضاء المصري .. الذي أرسى الكثير من التقاليد والمبادئ التي احتملت إلى العرف والواقع .. والشريعة الإسلامية .

٣ - والشريعة الإسلامية ، وتراث فقه المعاملات الإسلامي . فخطوا بذلك خطوة كبيرة نحو هدفه وحلم حياته : أسلامة القانون .

فلما وضع القانون المدني العراقي - والسورى .. والكويتى - اقترب أكثر .. ونصح أكثر في اكتشاف أبعاد وإمكانات الفقه الإسلامي .. وأعانه على الاقتراب الأكثر من أسلمة هذه القوانين ذلك الارتباط التاريخي بين قوانين تلك البلاد وبين الفقه الإسلامي ، مثلاً في مجلة الأحكام العدلية ، التي قنن فيها الدولة العثمانية فقه معاملات المذهب الحنفي منذ سنة (١٢٨٦هـ/١٨٦٩م) .. فجعل السنهوري مصادر القوانين المدنية الحديثة التي وضعها لهذه الأقطار :

١ - الشريعة الإسلامية - ممثلة في مجلة الأحكام العدلية . وفي كتاب مرشد الحيران ، الذي قنن فيه الفقيه والقانوني الفذ محمد قدرى باشا [ ١٢٣٧ - ١٣٠٦هـ / ١٨٢١ - ١٨٨٨م ] فقه المذهب الحنفي ، على نحو أكثر دقة وتقديماً وعصرية من مجلة الأحكام العدلية .. وأيضاً كما تمثلت هذه الشريعة في تراث مذاهب الفقه الإسلامي ، والتي أبحر فيها السنهوري بعزمته ووعي واقتدار .

٢ - والقانون المدني المصري .. الذي جعله السنهوري حلقة الوصل التي أفادت هذه القوانين ميزات الصياغة وفنون التقنين .. وثمرات المقارنات بين المنظومات المتميزة في القانون .

ولقد اعتبر السنهوري عمله في إنجاز هذه القوانين المدنية - المستندة إلى الشريعة الإسلامية .. وإلى القانون المدني المصري - اعتبر ذلك بمثابة مرحلة للمقارنة ، تستحوذ على النهوض بالفقه

الإسلامي - دراسة .. واجتهاً .. وتقنياً - حتى نصل إلى الهدف الأعظم : قانون عربي خالص الإسلامية ، يضاهي ، بل ويتفوق على المنظومات القانونية العالمية .

إن أفضلية الشريعة الإسلامية ، وفقه معاملاتها - عند السنهوري - لم تكن مجرد موقف نظري ، مردود الانحياز للإيمان الديني بالإسلام .. وإنما كانت هذه الأفضلية - فوق ذلك ومعه - ثمرة خبرة غنية نابعة من مقارنة القوانين الغربية والمصرية بالشريعة الإسلامية .

وفي دراسته عن [ تقييم القانون المدني المصري وعلى أي أساس يكون هذا التقييم ] - والتي كتبها في العيد الحمسيني للمحاكم الأهلية المصرية سنة ١٩٣٣م - مقارنات غنية بين أحكام الشريعة الإسلامية ونظائرها في القانون المصري - المأخوذ عن القانون الفرنسي - والقوانين الغربية - يرصد فيها السنهوري تميز الشريعة الإسلامية وامتيازها ، إن في فلسفة التشريع ، أو في ملائمة هذه الفلسفة التشريعية الإسلامية للواقع المعاصر ، أو حتى في الصياغة الفقهية والقانونية المضبوطة لكثير من الأحكام .. ولقد غاص السنهوري في بحار مذاهب الفقه الإسلامي ليضرب الأمثال على امتياز الشريعة الإسلامية في كثير من التقنيات .. من مثل « مسئولية التمييز » و « نظرية تحمل التبعية » و « حالة الدين » و « هلاك الزرع في العين المؤجرة » و « انقضاء الإيجار بموت المستأجر » ، و « انقضاء الإيجار

بل لقد رأينا حتى اختيارات السنهوري - في القانون المدني المصري - اختياراته من القوانين الغربية ، وترجح حاته بين أحكامها ، قد حكمتها الشريعة الإسلامية وفقه معاملاتها ، قبل أن تحكمها فلسفة تلك القوانين في التشريع .. فهو قد اختار ورجم من تلك التقنيات الغربية ما اتفقت فيه مع الشريعة الإسلامية ، في فلسفة التشريع والمبادئ والقواعد .. فرأينا قد فضل التزعة المادية على التزعة النفسية الباطنية - وهي التي اعتمدتها القانون germani - على عكس القانون الفرنسي - لا لأن القانون germani قد اختارها ، وإنما لأنه قد وافق فيها الشريعة الإسلامية .. ثم أخذ الأحكام التطبيقية المادية ، استناداً للفقه الإسلامي ، واستعاناً بالصياغات الفقهية الإسلامية ، مع الاستفادة من ثراء القانون الغربي في الصياغة وفن التقنيين .

لقد تبأ السنهوري باشا عرش التجديد القانوني في الوطن العربي والشرق الإسلامي على امتداد عقود القرن العشرين .. وكانت بداية التجديد - في مذهب السنهوري - هي العودة إلى فقه فقهائنا القدماء .. وكان تميز الفقه المصري - مثلاً .. في مذهبه - هو عين إسلامية لهذا الفقه .. وكان اعتماد المنهج المقارن بين الفقه

الإسلامي والمجموعات القانونية الغربية ، هو السبيل لجعل الفقه الإسلامي عنصراً من عناصر نهضة وإثراء الفقه العالمي .. وكانت - عند السنهوري - إسلامية الفقه والقانون المصري هي الرباط الجامع بين مصر وبين أمم الشرق العربي والإسلامي .. فوحدة الشريعة والقانون هي معلم من معالم وحدة الشرق ، كمدينة وحضارة وجامعة سياسية لعصبة الأمم الإسلامية .

فالرجل لم يكن مجرد « صانع للقوانين » ، وإنما كان إماماً من أئمة النهضة الشرقية الإسلامية ، التي ينهض فيها القانون بدوره المتميز في إقامة الجامعة الإسلامية من جديد ! .

لذلك .. كان البعث الإسلامي للأمة وللشرق هو حلم السنهوري ورسالة حياته ، منذ وعي هذه الرسالة إلى أن صعدت روحه إلى مولاه .

وإذا كان الرجل قد جعل من ذكرى عبد ميلاده - طوال سنوات حياته - كما سجل ذلك في [ أوراقه الشخصية ] - مناسبة لتجديد إيمانه بالله ﷺ ودعائه مولاه - فإننا لا نجد في دعواته لله - طوال سنوات عطائه - دعوة واحدة خاصة به كفرد ، ولا نعثر في رجواته على رجاء ذاتي .. وإنما كانت كل أدعيته حول العون الإلهي الذي يرجوه كي يحقق لأمته ما نذر نفسه لتحقيقه لها من الآمال العظام .

وحتى في سنوات المرض - أواخر حياته - كانت دعواته إلى الله ﷺ أن يهبه الصحة ، مقرونة بالأمل والعزم ، كي يحقق لأمته المشروعات الكبرى التي نذر نفسه لتحقيقها .

لقد كان السنهوري باشا «أئمة في رجال عظيم» .. وإذا كان فقهاء وقضاة وأساتذة القانون الحديث - على امتداد الوطن العربي .. بل وفي الغرب - يعرفون أفضال وإنجازات الرجل في هذا الميدان .. فإن الوجه الإسلامي للسنهوري باشا غائب تماماً عن وعي الكثيرين .. ومنقوص كثيراً لدى نفر قليل ! .

لذلك - وتصحيحاً لهذا الخطأ .. ووفاء ببعض ما لهذا الرجل العظيم من دين في أعناق أمه - فإننا نستدعيه .. نستدعي الوجه الإسلامي للسنهوري باشا - عندما نجمع ما تناثر من كتاباته ودراساته الإسلامية - في علاقة الدين بالدولة .. وفي إسلامية المدينة الحديثة التي تتطلع إليها .. وفي إحياء وتجديد الفقه الإسلامي .. وفي تفنين الشريعة الإسلامية .. إلخ .. إلخ .. نستدعيه - بإحياء تراثه هذا - لننصفه أولاً .. وأيضاً ليفصل - هذا القاضي العادل العالم - في هذا النزاع المحتدم بين تيارات النهضة العربية والإسلامية ، حول « هوية القانوني » .

- أسلمة هذا القانون ؟

- أم الانطلاق فيه من الفلسفة الوضعية التي حكمت المنظومات القانونية في الحضارة الغربية ؟ .

إن هذا الكتاب يتغنى بإعادة السنهوري إلى موقعه الطبيعي .. موقع الإمامة والقيادة والريادة في تيار الإحياء الإسلامي ، والتقديم والنهوض بالإسلام .. وذلك بعد أن غابت صورته هذه عن جمهور المثقفين والمفكرين والباحثين والسياسيين في

بلادنا .. حتى لقد سلبه غير الإسلاميين من الإسلاميين عندما لم يبرزوا سوى جهوده في القانون المدني الحديث .. بل لقد حجبوا - عن العيون والعقول - ما أحدثه من تحول في ميدان القانون المدني الحديث - مصر .. سوريا .. والعراق .. والكويت .. وغيرها - من وصل القانون الحديث بالفقه الإسلامي والشريعة الإسلامية .

يطمح هذا الكتاب إلى ذلك ، بتقديم الصفحات والأفكار والدراسات والبحوث والمحاضرات التي كتبها السنهوري عن المدينة الإسلامية .. والشريعة الإسلامية .. والفقه الإسلامي .. وعلاقة الدين بالدولة في الإسلام .. وما كتبه من نقد لاذع وعميق للنزعة العلمانية التي حاولت علمنة الإسلام ، بادعاء أنه دين لا دولة ، ورسالة لا حكم ، وروحانية لا سياسة فيها .

هذه الصفحات والدراسات التي تناولت ، بل وغابت عن عيون مفكرينا ومتقيننا - والتي تجمعها ونبعثها لتنضم إلى إنجازاته الإسلامية الكبرى - رسالته للدكتوراه في فقه الخلافة الإسلامية وتطورها - وسفره الكبير عن مصادر الحق في الشريعة الإسلامية - ووصله بين القانون المدني والشريعة الإسلامية والفقه الإسلامي - وذلك لنجلِي الوجه الأكثر إشراقاً للسننوري باشا الإمام الخامس في الفقه الإسلامي ، كما هو الفقيه الفذ في القانون المدني الحديث .

وحتى يعلم الذين لا يعلمون أننا يازاء عبقرية فذة ، وجامعة بين إمام الفقه .. وفقيه القانون .

والله نسأل أن ينفع بهذا العمل - الحالص لوجهه - إنه

## أفضل مسئول ، وأكرم مجيب . بطاقة حياة

الدكتور عبد الرزاق أحمد السنهوري باشا [ ١٣١٣ - ١٨٩٥ هـ / ١٩٧١ م ] .. هو أديب الفقهاء ، وفقهية الأدباء ، وعميد فقهاء القانون المدني في العالم العربي .. وأحد أعظم القضاة في القرن العشرين ، وصاحب الأحكام التي انتصرت لحربيات الأمة - عندما رأس مجلس الدولة - في مصر - إبان مرحلة الغليان السياسي والاجتماعي التي سبقت ثورة ٢٣ يوليو سنة ١٩٥٢ م .

وهو فوق كل ذلك : إمام الفقه الإسلامي ، الذي جعل رسالة حياته العمل على تقوين الشريعة الإسلامية ، وتجديده الفقه الإسلامي ؛ لتعود الشريعة الإسلامية مصدر القانون الحديث ، والرباط الموحد لشعوب الشرق في الجامعة الشرقية وعصبة الأمم الإسلامية ، التي هي الصورة العصرية للخلافة الإسلامية .

● ولد السنهوري بمدينة الإسكندرية ، في [ ١٩ صفر سنة ١٣١٣ هـ / ١١ أغسطس سنة ١٨٩٥ م ] في أسرة فقيرة ، لوالد كان يعمل موظفاً صغيراً « بمجلس بلدي الإسكندرية » .. ولقد توفي والده سنة ١٩٠٠ م - وهو في السادسة من عمره - تاركاً سبعة من البنين والبنات .

● ولقد بدأ السنهوري تعليمه في « الكتاب » .. ثم انتقل إلى « مدرسة راتب باشا الابتدائية » .. وبعد حصوله على

شهادة الابتدائية التحق « مدرسة العباسية الثانوية » - بالإسكندرية - ومنها حصل على شهادة الثانوية سنة ١٩١٣م ، وكان متفوقاً طوال سنوات دراسته .. وجاء ترتيبه - في الثانوية - الثاني على جميع طلاب مصر .

● وفي نفس العام - سنة ١٩١٣م - التحق السنهوري « مدرسة الحقوق » القاهرة - مرحلة التعليم العالي - الجامعي - وكانت الدراسة فيها باللغة الإنجليزية - .. ويسبب من رقة حاله الاجتماعية ، وحتى يواصل دراسة الحقوق ، جمع إلى الدراسة العمل موظفاً بمراقبة الحسابات في وزارة المالية ، إلى أن تخرج من الحقوق ، ونال درجة « الليسانس » سنة ١٩١٧م .. وكان ترتيبه الأول على جميع الطلاب .

ولبان دراسته للحقوق تفتحت ملكاته الأدبية ، مواكبة وعبرة عن مشاعره الوطنية والإسلامية .. هذه المشاعر التي تكونت في تيار الوطنية والجامعة الإسلامية - فتلك هي مدرسة الزعيم الوطني الإسلامي مصطفى كامل باشا [ ١٢٩١ - ١٣٢٦هـ / ١٨٧٤ - ١٩٠٨م ] التي تأثر بها السنهوري في مرحلة التكوين .. ولقد عبر عن هذه الحقيقة من حقائق تكوينه المبكر فقال : « إن الجيل الذي أنا منه تلمذ في الوطنية لمصطفى كامل قبل أن يتلمذ لزغلول ، وإنى مدين بشعوري الإسلامي لرجال آخرين غير هذين الرجلين ، أذكر منهم الكواكب وجاوיש وفريد وجدي ، أما عبده وجمال الدين فلم أحضرهما في حياتهما ، وتركا من الكتابة شيئاً قليلاً لم يمكنني من أن أتأثر

بأفكارهما ، ولكنهما تركا أبلغ الأثر في نفسي ، ويعتبرهما العالم الإسلامي بحق أكبر المصلحين في العصر الحديث .

لقد قلت لصديق - وأنا في الخامسة عشرة - : إن أملني في الحياة قد تعيّن بين مصطفى كامل وسعد زغلول ، والفرق بينهما : أن مصطفى كامل بدأ أن يكون وطنيا فجاءت عظمته من الوطنية ، أما سعد فبدأ أن يكون عظيما فجاءت وطنيته من العظمة .. » .

● وكان يقرض الشعر أحيانا - وشعره جيد - ولقد عبر عن اهتماماته العامة بشئون أمته ، وعن انتماهيه الإسلامي - وهو طالب بمدرسة الحقوق سنة ١٩١٦ م - فقال :

أَرْضَى أَنْ أَنَّا عَلَى فِرَاشِي  
وَنُومُ الْمُسْلِمِينَ عَلَى قَنَادِيْ!  
وَأَهْنَأْ فِي النَّعِيمِ بِرْغَدَ عِيشَ  
وَقَوْمِي شُتُّتَوا فِي كُلِّ وَادِ  
فَلَا نَعْمَتْ نَفْوَسَ فِي صَفَاءِ  
إِذَا نَسِيْتْ نَفْوَسَ فِي الصَّفَادِ

ولأن نفسه كبيرة ، ومقاصده عظيمة ، فلقد جعل من فقره ومعاناته الاجتماعية حواجزاً للسير الحديث على طريق العظمة والعظماء .. وعبر عن هذه الحقيقة من حائقه حياته فكتب يقول : « شيء يشترك فيه أكثر العظماء : حياة الشظف والفاقة التي عاشوا فيها أول حياتهم ، فنفخت في أخلاقهم روح الصلاة ، ووعودتهم مكافحة الشدة ، فإذا قروا الحياة بأسمهم بعد أن أذاقتهم بأسها .. » !

وفي نفس العام الذي نال فيه « ليسانس » الحقوق - سنة ١٩١٧ م - عين وكيلًا للنائب العام - في سلك القضاء -

بمدينة المنصورة .. وأثناء عمله وكيلًا للنائب العام تفجرت أحداث ثورة مصر الوطنية - في سبيل الاستقلال وإجلاء جيوش الاحتلال الإنجليزية - سنة ١٩١٩ م .. ولم تمنع حساسية الوظيفة القضائية الشاب الوطني عبد الرزاق السنهوري من الانخراط في مواكب الثورة الوطنية ، فكان من الدعاة إلى إضراب الموظفين ، بل وترعم الإضراب ! .. وانخرط في الثورة التي قادها سعد زغلول باشا [ ١٢٧٣ - ١٣٤٦ هـ / ١٨٥٧ - ١٩٢٧ م ] فعاقبته السلطة الاستعمارية بالنقل - بسبب هذا النشاط الوطني والثوري - من مدينة المنصورة إلى مدينة أسيوط - بصعيد مصر - .

● وفي سنة ١٩٢٠ م انتقل السنهوري من العمل في النيابة العامة إلى تدريس القانون في « مدرسة القضاء الشرعي » - وهي واحدة من أهم مؤسسات التعليم العالي المصري التي أسهمت في تجديد الفكر الإسلامي الحديث والمعاصر .. والتي درس فيها وتخرج منها كوكبة من أعلام التجديد الإسلامي المعاصر - .. وفي التدريس بها زامل السنهوري كوكبة من مجدهي العصر .. منهم الأستاذة أحمد إبراهيم [ ١٢٩١ - ١٣٦٤ هـ / ١٨٧٤ - ١٩٤٥ م ] وعبد الوهاب خلاف [ ١٣٧٥ هـ / ١٩٥٦ م ] وعبد الوهاب عزام [ ١٣١٢ - ١٣٧٩ هـ / ١٨٩٤ - ١٩٥٩ م ] وأحمد أمين [ ١٢٩٥ - ١٣٧٣ هـ / ١٨٧٨ - ١٩٥٤ م ] .. إلخ .. إلخ .

● وبعد عام دراسي - في مدرسة القضاء الشرعي - سافر

السنهوري إلى فرنسا - في بعثة علمية لدراسة القانون - فركب السفينة - من ميناء الإسكندرية - قاصداً مدينة «ليون» في ١٢ أغسطس سنة ١٩٢١ م .. أي في صبيحة اليوم التالي لذكرى عيد ميلاده - وهو في السادسة والعشرين من عمره - .

وفي السنوات الخمس التي أمضاها بفرنسا تبحر في علوم القانون الغربي - الأصول الرومانية .. والتقنيات الأوروبية الحديثة - .. ونهل من منابع الثقافة الفرنسية والأوروبية .. واتصل بالحركات والتيارات الاجتماعية والثورية - والاشتراكية منها بوجه خاص - .. وزامل المبعوثين العرب إلى مؤسسات العلم الفرنسية .. وساح في كثير من البلاد الأوروبية متأنلاً ودارساً .

● وتشهد مذكراته في سنوات الابتعاث - التي دونها في [أوراقه الشخصية] على أن وطنه وأمته وإسلامه وتجديد الفقه الإسلامي وتقديره الشريعة الإسلامية ، ونهضة الشرق بالإسلام ، ونهضة الإسلام بالشرق كانت هي شغله الشاغل ، والحلم الذي سهر على رسم معلم تحقيقه ، جاعلاً منه رسالته في الحياة .

● وإذا كانت مصر قد ابتعثت ابنها عبد الرزاق السنهوري إلى فرنسا ليتخصص في القانون وينجز رسالة الدكتوراه ، فإن الرجل العظيم قد أنجز في تلك السنوات الخمس أضياع المطلوب والمأمول .. أنجز رسالة للدكتوراه في القانون - عن [القيود التعاقدية الواردة على حرية العمل] - بالفرنسية - من جامعة «ليون» - سنة ١٩٢٥ م .. وأنجز رسالة للدكتوراه في العلوم الاقتصادية والسياسية .. وأنجز دبلوماً من معهد القانون

الدولي بجامعة باريس .

ومع هذه الإنجازات العلمية ، وتعبيراً عن الهم الإسلامي ، الذي كان أكبر هموم حياته ، تصدى - وهو الذي سقطت الخلافة الإسلامية سنة ١٩٢٤م إبان غربته عن وطنه .. وقرأ حملات التشويه لهذه الخلافة - عبر تاريخها في كتاب [ الإسلام وأصول الحكم ] - الصادر سنة ١٩٢٥م - للشيخ علي عبد الرزاق [ ١٣٨٦ - ١٣٠٥هـ / ١٨٨٧ - ١٩٦٦م ] .. وشهد فرحة الغرب الأوروبي بتحطيم وعاء الوحدة الإسلامية ورمز الجامعة الإسلامية - .. تصدى السنهوري لهذا الحدث الذي زلزل كيان الشرق والإسلام ، فأنجز رسالة أخرى لدكتوراه - بالفرنسية - عن [ الخلافة الإسلامية وتطورها لتصبح هيئة أمم شرقية ] سنة ١٩٢٦م .

• وفي منتصف سنة ١٩٢٦م عاد السنهوري من باريس إلى وطنه مصر .. وعيّن مدرساً للقانون المدني في كلية الحقوق بالجامعة المصرية .

• وبعد عام من عودته إلى مصر عقد قرانه في ٥ مايو ١٩٢٧م .. وبنى بيروجته في الشهر التالي - في ٢ يوليو سنة ١٩٢٧م .. وسافرا في رحلة إلى أوروبا دامت ثمانين يوماً .

• وبدأ السنهوري - في مصر - منذ ذلك التاريخ مرحلة التأليف للكتب .. والتربية للشباب والرجال .. لا بالتدريس والفكر وحدهما وإنما أيضاً بالمواقف ونماذج القدوة والسلوك .

بدأ التأليف في : أصول القانون .. وعقد الإيجار .. ونظرية العقد .. كما بدأ التربية لطلابه على خلق الرجلة ، فقال : « نصيحتي إلى الطلبة هي : أن يتمسكوا بالرجلة . والمعنى الذي أقصده من الرجلة هنا ، هو أن تكون شجاعتهم مستمدّة من نفوسهم ، لا من الملابس الخارجية ، وإذا كنت أنصحهم بعدم الخنوع عند وقوع الظلم ، فإني لا أكون أقل نصيحة لهم بعدم التمرد عند إطلاق الحرية . فالخنوع للظلم والتمرد على الحرية مما على قدر واحد من الدلالة على الضعف النفسي ، فليطهروا أنفسهم من ضعف الخنوع ومن ضعف التمرد ! ، حتى يكونوا رجالاً يذخرون في أنفسهم قوة ذاتية تكون عدتهم في التغلب على الصعاب »

● وواصل - في حقل الفكر - الدعوة إلى تجديد الفقه الإسلامي ، بتعينه ، وفتح باب الاجتهد فيه ، ومقارنته بالمنظومات الفقهية العالمية ؛ ليستفيد من فنون صياغتها ، وليفيدها بمبادئه ونظرياته وقواعد المقدمة .. والدعوة إلى تكامل وشمول الإسلام للدين والدولة ، مع تمييز الجانب العقدي في الإسلام - الذي هو خاص بال المسلمين - عن الجانب المدني - إسلام الحضارة والمدنية والثقافة والشريعة وفقه المعاملات - والذي هو الميراث الحلال للأمة والشرق بملله المتنوعة وأمه وشعوبه وقومياته المختلفة .. فالشرق هو الإسلام ، والإسلام هو أساس الرابطة الشرقية .. فكتب عن الدين والدولة في الإسلام .. وعن الرابطة الشرقية .. وكان العيد الخمسيني للمحاكم الأهلية

سنة ١٩٣٢م المناسبة لجهود فكرية كبيرة ومتمنية قدمها السنهوري في الدعوة إلى العمل على إعادة الشريعة الإسلامية إلى عرش القانون والتشريع والقضاء من جديد.

● وفي هذه المرحلة من حياة السنهوري دخلت أحلامه، في تجديد الفقه الإسلامي، واستدعاء حاكمة الشريعة الإسلامية، مرحلة النضج، عندما وضعت هذه الأحلام في الممارسة الفكرية والعملية، فلم تعد مجرد أمنيات طيبة يتمناها السنهوري الشاب .. وعن ذلك النضج لأحلامه، وهذه الواقعية التي صبغت أفكار شبابه كتب في ذكرى عيد ميلاده الأربعين - ١١ أغسطس سنة ١٩٣٥م - يقول : «أمضيت العشرين عاماً الأولى من حياتي تلميذاً في المدرسة، وأمضيت العشرين عاماً الثانية تلميذاً في مدرسة الحياة. فهل كسبت من التجارب ما يكفي لخلع رداء التلمذة وخوض غمار الحياة؟ كنت من عشرة أعوام أجيش بالعواطف المتدفع، وأحب الجد والعظمة. كنت معناً في أحلام الشباب، كنت أستمد الجد من الخيال. أما اليوم، فعواطفني قاربت النضوب والجفاف، وقد هجرت الخيال إلى الحقيقة، وأصبحت لا أرى الجد إلا في أن أكون نافعاً؛ نافعاً لنفسي، ونافعاً لأهلي، ونافعاً لبلدي، ونافعاً للناس ..»

هكذا حمل السنهوري - منذ فجر حياته - هموم أمته .. وهكذا تحولت هذه الهموم - في مرحلة الممارسة العملية - من نطاق الحلم والخيال والتخطيط على الأوراق إلى ميادين العمل والإبداع والإنجاز .. في التربية .. والتدريس .. والتقنيين

والتشريع .. وفي المواقف الكبيرة التي تجسّد القيم والأحلام  
نماذج حية للأسرة والاقتداء في واقع الحياة .

● ولم تكن طريق الإصلاح ، أمّام السنهوري ، حالية  
من الأشوّاك والصعاب والعقبات .. ففي مرحلة الممارسة  
والتطبيق اصطدم بالعقبات ، وكان عليه أن يقدم  
التضحيات .. ففي سنة ١٩٣٤م - وإبان توالي حكومات  
الأقلية - الموالية للقصر الملكي والاستعمار الإنجليزي -  
حكومات الانقلاب على الدستور والقانون - أنشأ  
السنهوري « جمعية الشبان المصريين » - وكان قد  
كتب منذ سنة ١٩٣٢م عن الحركة الشبابية الداعية إلى  
« الرابطة الشرقية » - والتي كان في طليعتها الشاب « فتحي  
رضوان » وصحبه - .. فكان أن فصل السنهوري من  
الجامعة بسبب ذلك .. ثم أعيد إلى الجامعة ثانية .

● وفي المحيط الأسري .. رُزق السنهوري - في ٢٥  
ديسمبر سنة ١٩٣٥م - بابنته « نادية » - الدكتورة نادية -  
التي ادّخرها الله لترعى تراثه ، وتحبّي ذكره - والتي كانت  
عواطفه إزاءها تثير ملكاته الشعرية ، فيداعبها - شعراً - وهي  
في السادسة من عمرها - فيقول لها وعنها :

بنيتي نادية بنية غالبة  
رأيتها مرة لاعبة لاهية  
ولها رفيقة عمرها ثمانية

سألتها : ما الفرق في السن يا نادية؟  
فأجابت : أنا أصفر عامين عما فيه  
قلت : إذن بعد عامين أنتما سواسية  
فأجابت : وهل تراها على سُنّها باقية؟  
وكان الشهر الذي ولدت فيه ابنته نادية - ديسمبر سنة ١٩٣٥م - هو ذاته الذي سافر فيه إلى بغداد - بدعوة من الحكومة العراقية - بعد المعايدة التي خططت بالعراق نحو الاستقلال السياسي .. والتي فتحت الباب أمام العراقيين لتجديد وتحديث حياتهم القانونية والتشريعية والقضائية . فدعوا الدكتور السنهوري ليقود - في بغداد هذا التجديد .  
وفي العام الدراسي الذي أمضاه السنهوري في بغداد أنجز أعمالاً عظيمة ، ما زالت راسخة حتى اليوم في المجتمع العراقي « فلقد أنشأ بغداد كلية الحقوق .. وتولى عمادتها .  
- ومجلة القضاء - التي أصدرها على أساس جديدة - وأسهم في تحريرها .  
- وببدأ خططة إعداد القانون المدني العراقي الجديد ، الذي ينظم الفوضى القانونية التي كانت سائدة هناك - في العهد العثماني .. والاستعماري الإنجليزي .. وهو العمل الذي خطط السنهوري ل يجعله خطوة متقدمة على القانون المدني المصري ، تقترب أكثر فأكثر من هدفه في « أسلمة القانون المدني في كل أنحاء الوطن العربي » .. فبدأ إنجاز هذا العمل الكبير بدراسة

مقارنة لكل من :

١ - مجلة الأحكام العدلية - العثمانية - التي كانت مطبقة في العراق منذ العهد العثماني - والتي هي تقنين لفقه المذهب الحنفي في المعاملات .

٢ - وكتاب محمد قدرى باشا [ مرشد الحيران في المعاملات الشرعية على مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ، ملائماً لعرف الديار المصرية وسائر الأمم الإسلامية ] - وهو الذي يمثل خطورة أكثر تقدماً من مجلة الأحكام العدلية في تقنين الفقه الإسلامي تقنيناً عصرياً مضبوطاً .

٣ - والفقه الإسلامي ، في مصادره العديدة ، بمختلف المذاهب الإسلامية - والذي رجع السنهوري إلى أمهات مصادره ؛ ليستمد منها القواعد والمبادئ والنظريات والأحكام وفلسفة التشريع .

٤ - والقانون المدني المصري ، الذي استلهم السنهوري منه الشراء والغنى في فن الصياغة والتقنين .. كما جعل منه سبيلاً لمقارنة عطاء الفقه الإسلامي بالمنظومات القانونية الغربية ، التي مثلت منبعاً رئيسياً من منابع هذا القانون المصري .

- ودرَّس في كلية الحقوق العراقية أصول القانون ، ومقارنة مجلة الأحكام العدلية مع القوانين المدنية الحديثة - فلقد كانت مقارنة الفقه الإسلامي بالمنظومات القانونية الأخرى - عنده - من أعظم السبل لتجديد هذا الفقه .

- وألف كتابين لطلاب كلية الحقوق .
- وبعد هذا العام الدراسي ، الحالف بالإنجازات ، اضطر السنهوري للعودة إلى مصر بسبب مرض والدته .
- وفي مصر ، بعد العودة من بغداد ، ترك السنهوري الجامعة المصرية إلى سلك القضاء ، فأصبح قاضياً بالمحكمة المختلطة - بالمنصورة - حتى سنة ١٩٣٩ .
- وفي سنة ١٩٣٩ عين وكيلاً لوزارة المعارف العمومية .. واستمر في هذا المنصب حتى ١٦ مايو سنة ١٩٤٢ م .
- ثم انتقل للاشتغال بالمحاماة .. لكنه تركها ، وعاد إلى العراق ثانية في أغسطس سنة ١٩٤٣ م ، وذلك لاستكمال العمل الذي بدأه في وضع القانون المدني العراقي الجديد .. وأخذ ينجز هذا العمل الكبير ، مستلهماً في وضعه كنوز الفقه الإسلامي .. حتى لقد عبر عن ذلك شعراً خاطب فيه الإمام الأعظم أبا حنيفة النعمان ، فقال - في ١٢ سبتمبر سنة ١٩٤٣ م - :
  - أبا حنيفة هذا فقهكم بقيت منه الأصول وقامت أفرع جدد
  - ماذا على الدرجة الشماء إن ذهبت منها الفروع وظل الجذع والرود
- وبعد أن بدأ السنهوري العمل - رئيساً للجنة وضع القانون المدني - في ٣٠ أغسطس سنة ١٩٤٣ م - طلبت الحكومة المصرية - وكان يرأسها مصطفى النحاس باشا [ ١٢٩٣ - ١٨٧٦ هـ / ١٩٦٥ م ] - وكانت في مرحلة الوفاق مع الاحتلال الإنجليزي بمصر ، إبان الحرب العالمية الثانية ضد

النازية والفاشية - وفي مرحلة المواجهة مع الاتهامات التي أثارها مكرم عبيد باشا [ ١٣٠٧ - ١٣٨٠ هـ / ١٨٨٩ - ١٩٦١ م ] في [ الكتاب الأسود ] طلبت من الحكومة العراقية طرد السنهوري من بغداد .. فرفضت الحكومة العراقية .. وحدثت أزمة بين الحكومتين ، تدخل حلها رئيس وزراء سوريا - سعد الله الجابرى [ ١٣٠٩ - ١٣٦٦ هـ / ١٨٩٢ - ١٩٤٧ م ] عارضاً على الحكومة المصرية استضافة السنهوري في دمشق - كحل وسط - ليضع هناك القانون المدني السوري ، ويستكمل القانون المدني العراقي .. وبالفعل انتقل السنهوري إلى دمشق - في نوفمبر سنة ١٩٤٣ م - واستقر فيها حوالي ثمانية أشهر .. لكن إصرار الحكومة المصرية على موقفها وتهديداتها العراق وسوريا بمنع الأساتذة المصريين من السفر إليهما .. اضطر السنهوري إلى العودة إلى مصر في يوليو سنة ١٩٤٤ م .. وفي مصر التحق به عدد من الأساتذة العراقيين لاستكمال وضع القانون المدني العراقي .

ولقد عكست مذكراته - في [ أوراقه الشخصية ] - مشاعر هذه الأزمة .. فالقانون المدني العراقي - الذي سافر لإنجازه - « أرادوا ألا يتم ، ويريد الله إلا أن يتم » ، .. وفاضت بهذه المشاعر شاعريته - بدمشق في ٢ ديسمبر سنة ١٩٤٣ م - فقال :

إذا ما نابني خطب كبير  
أقابله بعزم منه أكبر  
يعاركها فيكسر أو فيصهر .

ومن تعزكه أحداث شداد

● وفي ١٥ يناير سنة ١٩٤٥ م تولى السنهوري وزارة المعارف العمومية - في وزارة أحمد ماهر باشا [ ١٣٠٥ - ١٣٦٤ هـ / ١٨٨٨ - ١٩٤٥ م ] .. ثم تولى نفس الوزارة - بعد اغتيال أحمد ماهر باشا - في وزارة محمود فهمي القراشي باشا [ ١٣٠٥ - ١٣٦٨ هـ / ١٨٨٨ - ١٩٤٨ م ] التي تألفت في ٢٤ فبراير سنة ١٩٤٥ م ، وبقي فيها حتى فبراير سنة ١٩٤٦ م .. ثم تولى ذات الوزارة - للمرة الثالثة - في وزارة القراشي الثانية - في ٩ ديسمبر سنة ١٩٤٦ م - وبقي فيها حتى ٢٨ ديسمبر سنة ١٩٤٨ م - عند اغتيال القراشي .. ثم تولاهما للمرة الرابعة - في وزارة إبراهيم عبد الهادي باشا في ٢٨ ديسمبر سنة ١٩٤٨ م ، وبقي فيها حتى ٢٧ فبراير سنة ١٩٤٩ م .. عندما انتقل من وزارة المعارف إلى رئاسة مجلس الدولة .

● وإن توليه وزارة المعارف العمومية شارك في وفد مصر لدى مجلس الأمن الدولي ، حيث عرض الوفد - برئاسة القراشي باشا - قضية مصر ، ومطلبها في جلاء جنود الاحتلال الإنجليزي عنها .

كذلك استمرت جهوده في مشروعاته الكبرى لتقنين القوانين المدنية الجديدة للعراق .. وسوريا .. ومصر .. فأنجزها جميعاً في تلك السنوات .. ولقد عبر عن فرحته بإتمام العمل بالقانون المدني المصري - في أغسطس سنة ١٩٤٩ م - فقال شعراً :

إنني ختمت بذلك القا  
نون عهداً قد مضى وبدأت عهداً  
وأقمت للوطن العز  
يز مفاخرًا وبنيت مجدًا

كما عبر عن سعادته بامتداد إنجازاته - في القانون المدني  
إلى البلاد العربية - عبر عن ذلك شعراً - فقال :

جهود منهكـات مضـنـيات  
وصلـتـ اللـيلـ فـيـهـاـ بـالـنـهـارـ  
وـكـنـتـ إـذـاـ اـسـتـبـدـ الـيـأسـ يـوـمـاـ  
أـسـلـ عـزـيمـةـ الـأـسـدـ المـارـ  
إـذـاـ اـفـتـخـرـواـ بـجـاهـ فـقـانـونـيـ منـ الـدـنـيـاـ فـخـارـيـ.

• وفي الأول من مارس سنة ١٩٤٩ م حلف السنهوري باشا اليمين رئيساً لمجلس الدولة المصري .. وسجل - في [أوراقه الشخصية] - دعاءه لربه : « اللهم تولني بهداك وتوفيقك في هذا العمل الجديد » .

وكانـتـ مصرـ تـمـرـ بـرـحـلـةـ مـنـ «ـ الـغـلـيـانـ »ـ اـسـتـشـرـىـ فـيـهـاـ  
الـفـسـادـ ،ـ وـاهـتـرـتـ الـأـرـضـ مـنـ تـحـتـ قـوـائـمـ نـظـامـ الـحـكـمـ الـذـيـ  
أـصـيـبـ بـالـعـجـزـ وـالـشـيـخـوـخـةـ وـالـفـسـادـ ..ـ كـمـاـ أـصـابـ العـجـزـ  
الـأـحـزـابـ التـقـلـيدـيـةـ ،ـ فـلـمـ تـنـهـضـ بـمـهـامـ التـغـيـرـ ..ـ وـأـرـادـ النـظـامـ  
مـعـالـجـةـ أـرـمـتـهـ بـالـبـطـشـ بـالـحـرـيـاتـ الـعـامـةـ ،ـ وـحـرـمـانـ الـقـوـىـ  
الـاـجـتـمـاعـيـةـ وـالـسـيـاسـيـةـ الـجـدـيدـ ،ـ مـنـ فـرـصـهـاـ فـيـ التـغـيـرـ ..ـ فـكـانـ  
الـسـنـهـورـيـ -ـ عـلـىـ رـأـسـ مـجـلـسـ الـدـوـلـةـ -ـ حـسـنـ الـأـمـةـ وـمـلـاـذـ  
حـرـيـاتـهـ فـيـ سـنـوـاتـ الـأـزـمـةـ وـالـغـلـيـانـ وـالـتـحـوـلـاتـ .ـ

ولـمـ يـقـفـ عـمـلـهـ بـمـجـلـسـ الـدـوـلـةـ عـنـ «ـ عـدـالـةـ القـاضـيـ ..ـ  
وـنـزـاهـةـ الـحـكـمـةـ »ـ -ـ التـيـ يـخـاصـمـ النـاسـ إـلـيـهـ الـدـوـلـةـ وـالـسـلـطـةـ -ـ  
وـإـنـماـ كـانـ الرـجـلـ وـاعـيـاـ بـأـنـهـ يـقـودـ تـغـيـرـاـ قـوـيـاـ لـإـصـلـاحـ كـلـ  
مـؤـسـسـاتـ الـحـكـمـ ،ـ بـدـءـاـ بـأـصـلـاحـ الـسـلـطـةـ الـقـضـائـيـةـ ،ـ وـتـطـلـعـاـ إـلـىـ

إصلاح السلطتين التشريعية والتنفيذية - فكتب في مذكراته - ٢٣ مارس سنة ١٩٥٠ م - يقول : « نظام الحكم في مصر في أشد الحاجة إلى الإصلاح والاستقرار . ويبدو لي أنه يصعب البدء بإصلاح السلطة التشريعية أو بإصلاح السلطة التنفيذية ، على أهمية هاتين السلطتين . فيجب ، إذن ، البدء بإصلاح السلطة القضائية . ويكون هذا الإصلاح في النظم ، بحيث يكفل استقلال هذه السلطة استقلالاً تاماً ، وبحيث تستطيع السلطة أن تقوم بوظيفتها بما يبغى من النزاهة والحقيقة ، ثم يكون هذا الإصلاح في رجال القضاء أنفسهم ، فيختارون من بين الرجال القادرين على تأدية هذه الرسالة المقدسة ، من ناحية الخلق ومن ناحية الكفاية .. »

• وفي سنة ١٩٤٩ م منحته الحكومة الفرنسية وسام « ليجيون دوينر » لتنظيمه - أثناء وزارته للمعارف - تعليم الفرنسية ، كإحدى اللغتين الأجنبيةتين ، في المدارس الثانوية .. وكتب - في مذكراته - عن تسلمه للوسام : « .. ويعلم الله أنني لم أعن بتنظيم هذه اللغة إلا لأن التلاميذ المصريين في حاجة إليها . ولو أن وساماً مصرياً منح لي لقاء هذه الخدمة الوطنية لاستغفط ذلك . فالحمد لله الذي أراد ألا أمنع وساماً أجنبياً إلا لسبب خدمة وطنية .. »

• ولما قامت ثورة يوليو سنة ١٩٥٢ م تعاون معها ، وعلق عليها الآمال في الإصلاح .. لكنه اختلف مع مجلس قيادة الثورة في « أزمة مارس سنة ١٩٥٤ م » - بسبب انجازه

للدستور والحرriات والقانون - فسیرت « هیئة التحریر » - التنظیم السیاسی للثورة - والبولیس الحربی ، والباحث العسكري مظاہرة من الدهماء والغوغاء المأجورین ، يقودها الضباط ، وتجهت إلى مجلس الدولة ، فاقتحمته واعتدى على الدكتور السنهوري .

ولقد كتب في مذکراته - عقب خروجه من المستشفی الذي عولج فيه من آثار هذا الاعتداء - في ١٥ مايور سنة ١٩٥٤ فقال : « يقول شوقي في رثاء المرحوم أحمد أبو الفتح :

يا أحمد القانون بعده غامض      قلق البنود مجلل بسوان  
لما خرج النبي صلی اللہ علیہ وسَلَّمَ من الطائف ، وقد أصم من فيها آذانهم  
عن دعوته ، وقدفته الأولاد بالحجارة ، قال يخاطب ربہ :  
« اللهم إليك أشكو ضعف قوتي ، وقلة حيلتي ، وهواني على  
الناس ، يا أرحم الراحمين . أنت رب المستضعفين وأنت ربی .  
إلى من تكليني ، إلى بعيد يتجهمني أم إلى عدو ملكته أمري ، إن  
لم يكن بك على غضب فلا أبالي . ولكن عافیتك هي أوسع  
لی . أعود بدور وجهك الذي أشرقت له الظلمات ، وصلح عليه  
أمر الدنيا والآخرة ، من أن تنزل بي غضبك ، أو يحل علي  
سخطك . لك العتبی حتى ترضی . ولا حول ولا قوّة إلا بك » .  
وهي سطور بلیغة في التعبیر عن مأساة العدوان عليه ، وهو  
في حصن القضاء .

• وفي سنة ١٩٥٣ أثمرت جهود السنهوري افتتاح

« معهد الدراسات العربية العالمية » ، الذي أراده معهداً لخدمة الفقه الإسلامي .. وكتب في مذكراته - في ذكرى عبد ميلاده ١١ أغسطس سنة ١٩٥٣ م - : « .. وقد شاء الله أن يكون هذا العام هو الذي يفتح فيه معهد الدراسات العربية العالمية ، فاللهم وفقني إلى خدمة الفقه الإسلامي في هذا المعهد ، واجعل جهودي في خدمته نواة لغرس عظيم » ..

• ومنذ ذلك التاريخ .. وحتى وفاته في [ ٢٧ جماد الأول سنة ١٣٩١ هـ / ٢١ يوليو سنة ١٩٧١ م ] - كرّس السنهوري سنوات حياته ، وجميع جهوده للشريعة الإسلامية .. والفقه الإسلامي .. والوحدة العربية .. والجامعة الإسلامية .. وتحديث وتجديده القانون ، على امتداد الوطن العربي الكبير ..

• وعندما انتقل إلى باريس .. كان قد خلف لأمته - غير السيرة العطرة .. والقدوة الحسنة - تراثاً في العدل والقضاء ، وحيثيات للأحكام المتميزة ، التي ياهي بها القضاء المصري حتى الآن .. وصروحاً من القوانين المدنية التي لا تزال المجتمعات العربية تعيش عليها وبها حتى الآن .. ومئات البحوث والمقالات والمحاضرات ، في الشريعة الإسلامية .. والفقه الإسلامي .. والقانون المدني .. والإصلاح الاقتصادي والسياسي والاجتماعي .. والوحدة العربية والشرقية والإسلامية ..

وذلك غير أعمال فكرية أساسية ، لا تزال حتى الآن المرجع للعقل القانوني العربي ..

من مثل كتبه :

- ١ - الوسيط في شرح القانون المدني : وهو في عشرة أجزاء ، تقترب صفحاتها من خمسة عشر ألف صفحة . . .
- ٢ - الوجيز - في ثلاثة أجزاء -
- ٣ - رسالته الأولى للدكتوراه - عن [ القيد التعاقدية الواردة على حرية العمل ] - سنة ١٩٢٥ م .
- ٤ - رسالته الثانية للدكتوراه - عن [ الخلافة الإسلامية وتطورها لتصبح هيئة أمم شرقية ] - سنة ١٩٢٦ م ١٩٢٦ .
- ٥ - عقد الإيجار . . سنة ١٩٣٠ م .
- ٦ - نظرية العقد . . سنة ١٩٣٤ م ١٩٣٤ .
- ٧ - الموجز في النظرية العامة للالتزامات - سنة ١٩٣٨ م ١٩٣٨ .
- ٨ - أصول القانون - بالاشتراك مع الأستاذ أحمد حشمت أبو ستيت - سنة ١٩٣٨ م ١٩٣٨ .
- ٩ - التصرف القانوني والواقعة المادية - دروس لقسم الدكتوراه - سنة ١٩٥٤ م ١٩٥٤ .
- ١٠ - مصادر الحق في الفقه الإسلامي - في ست مجلدات - تبلغ صفحاتها نحوًا من ألف وخمسمائة صفحة .. ولقد صدرت أجزاء هذا السيف النفيس في سنة ١٩٥٤ وسنة ١٩٥٥ وسنة ١٩٥٦ وسنة ١٩٥٧ وسنة ١٩٥٨ وسنة ١٩٥٩ م ١٩٥٩ .

وهو بناء فكري - كصاحب الذي أبدعه - مما تباهي به أمتنا  
وحضارتنا غيرها من الأمم والحضارات <sup>(١)</sup> .

(١) انظر في ذلك كله : [ عبد الرزاق السنهوري في أوراقه الشخصية ] [عدد: د . ناديه السنهوري ، د ، توفيق الشاوي . طبعة الزهراء للإعلام العربي - القاهرة سنة ١٩٨٨ م . و [ مجلة قضايا الدولة ] عدد خاص عن «القيق الإمام عبد الرزاق السنهوري » القاهرة - يونيو سنة ١٩٨٩ م . و [ مجلة القانون والاقتصاد ] عدد خاص - في مجلدين كبيرين - عدة مقالات وأبحاث للستهوري ، وعنه - القاهرة سنة ١٩٩٢ م .

من كتابات السنهوري باشا عن

١ - الدين والدولة في الإسلام . <sup>(١)</sup>

٢ - والمدنية الإسلامية . والنهضة الشرقية <sup>(٢)</sup>

### الدين والدولة في الإسلام

لحضور الأستاذ المحقق الدكتور عبد الرزاق بك السنهوري  
مدرس القانون المدني بكلية الحقوق بالجامعة المصرية  
الإسلام دين ودولة . السلطات العامة في الدولة الإسلامية .  
ملخص تاريخ هذه السلطات بمصر .  
أولاً : الإسلام دين ودولة :

١ - يمتاز الإسلام بأنه : دين ودولة . وقد أرسل النبي ﷺ  
لا تأسيس دين فحسب ، بل لبناء قواعد دولة تتناول شؤون  
الدنيا ، فهو بهذا الاعتبار مؤسس الحكومة الإسلامية كما أنه  
نبي المسلمين . وهو بصفة كونه مؤسس حكومة ، كانت له  
الولاية على كل من كان خاضعاً لهذه الحكومة ، سواء كان  
مسلمًا أو غير مسلم ، وبوصف كونهنبياً لم يكن يطلب من

(١) مقال بالعدد الأول من مجلة المحاماة الشرعية - السنة الأولى ١٩٢٩ م .

(٢) هذه صفحات من كتابات الدكتور عبد الرزاق السنهوري في موضوعات  
« الدين والدولة » . . . و « المدنية الإسلامية » . . . والنهضة الشرقية » . . . أما إسلامياته -  
التي جمعناها - فإنها قيد الطبع - ومتخرج في مفرد كبير ، تقدم بين يديها بدراسة  
صافية عن مذهبها ورؤيه الابداعية في هذه الإسلاميات ، التي شملت الكثير من  
مباحث الفكر الإسلامي الحديث .

غير المسلمين من الذين تركهم على دينهم الاعتراف بنبوته ،  
ولو أن دعوته عامة شاملة لجميع البشر .

من هنا وجب التمييز بين الدين الإسلامي والدولة الإسلامية ،  
وإن كان الإسلام يجمع الشيدين . وفائدة هذا التمييز في أن  
مسائل الدين تدرس بروح غير التي تدرس بها مسائل الدولة ،  
فالدين ينظر إلى العلاقة بين العبد وخالقه ، وهذه لا تتغير  
ولا يجب أن تتغير ، فالخالق **أبدي أزلي** لا يجوز عليه التغيير  
ولا التبديل ، فالعلاقة بينه وبين العبد ثابتة لا تتغير .

أما مسائل الدولة فالنظر فيها يكون نظر مصلحة وتدبير ،  
ولها على ما أرى خاصيتان :

(الأولى) : أنها خاضعة لحكم عقولنا ، وقد وهبنا الله تلك  
العقول لتمييز بين الحسن والقبيح . فالأحكام الدنيوية تنزل على  
حكم العقل . وتبني على المصلحة . والعقل هو الذي يهدينا  
إلى المصلحة ، ونحن نبني عليه ما نسميه علماً ؛ لأن العلم  
اجتماعياً كان أو طبيعياً لا يدرك إلا بالعقل ، فهو الأساس .

ولقد كان النبي ﷺ يستشير في تدبير الشئون الدنيوية ،  
ذلك لأن تدبير هذه الشئون مبني على العقل كما تقدم ،  
والنبي ﷺ كان بشراً مثلنا ، فاحتاج إلى المشورة ، فيما يكون  
أساسه العقل ، ولذلك نزلت الآية الكريمة : **﴿وَسَأَوْرُهُمْ فِي الْأَئْمَةِ﴾** [آل عمران: 109] .

والسيرة النبوية الشريفة تضمنت كثيراً من الأخبار التي ثبتت

أن النبي ﷺ كان يستشير كبار الصحابة . كأبي بكر ، وعمر ، وغيرهما . استشار ﷺ بعد غزوة بدر فيما يفعل بالأسرى من قريش . واستعان برأي زعيمي الأنصار في غزوة الخندق ، لما أراد أن يفرق بين قريش والأعراب ، فعدل عن رأيه بعد الاستشارة وأخذ برأي الزعيمين . ويوجد غير ذلك أمثلة كثيرة مذكورة في الطبرى وابن الأثير ، وغيرهما من كتب التاريخ الإسلامي .

( الثانية ) : إن الأحكام في مسائل الدولة : تتطور مع الزمان والمكان ، فهى تابعة للتطور الاجتماعى الذى يهدىنا إليه العلم ، وقد سبق أن هذه الأحكام خاضعة للعلم المبني على العقل ، فهى تابعة بالضرورة لما يكشفه العلم الاجتماعى من قوانين التطور .

الأحكام الدينية تتطور ، وقد تطورت بالفعل في عهد النبي ﷺ ، وما نظرية « الناسخ والمتسوخ » في القرآن الكريم ، والتحريم التدريجي لبعض الأشياء كالحمر . واختلاف المذاهب الفقهية ، واختلاف أئمة كل مذهب إلا أثرا من آثار هذا التطور الذي اقتضته المصلحة العامة ، والظروف ، وإنى أذكر على سبيل التمثيل حادثة شرعية واحدة يرى فيها كيف تطورت الأحكام تبعاً للمقتضيات الاجتماعية والاقتصادية ، وقد اخترتها من الحوادث التي وقعت في عهد النبي ﷺ لتكون أبلغ في التدليل .

نعرف أن النبي ﷺ لما هاجر إلى المدينة ، كان معه عدد من المهاجرين ، وجدوا أنفسهم في مدينة غريبة دون مأوى ودون مربزق ، فشرع النبي ﷺ نظراً لهذه الظروف الاقتصادية الاستثنائية - سنة المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار ، فكان لكل

مهاجر أخ من الأنصار يشتراك معه في ماله ، وفي بيته . وكان لهذه المؤاخاة من الأثر القانوني . ما يجعل الأخرين يتوارثان - نظام الأخوة هذا يشبه من بعض الوجوه نظام التبني في بعض الشرائع الأجنبية - واستمر العمل به مدة من الزمن حتى أيسر المهاجرون بما غنموه في غزوة بدر . فتغيرت الظروف التي اقتضت التشريع الأول ، وبذلك تطور التشريع نفسه وأبطل النبي عليه عليه سنة المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار . واستقل كل بماليه . فانظر كيف يتطور التشريع من عمل إلى إبطال ، ومن خلق نسب قانوني إلى الرجوع إلى النسب الطبيعي ، وذلك تمشيا مع النطوير الاقتصادي . وتبعدا لما تقضيه الظروف والمناسبات ، وتلمسا للمصلحة في النظم التي تقرر .

٢ - إذا تقرر أن الإسلام دين ودولة ، فالقول مع بعض الكتاب <sup>(١)</sup> بأن رسالة النبي عليه قاصرة على أمور الدين فقط ، وأن شعون الدنيا ليست مندرجة في تلك الرسالة ، وأن محمدا عليه كان نبيا لا ملكا . القول بهذا تأويل غير صحيح للرسالة الحمدية ، وإنكار دون دليل للحقائق التاريخية الثابتة . ولكن صح أن النبي عليه كان في مكة نبيا فحسب ، فلقد كان في المدينة زعيم أمة ومنشئ دولة ، ولا ضير أن نقول أنه كان ملكا إذا أريد بهذه اللفظة أنه كان رأس الحكومة الإسلامية ، ووليا على المسلمين في أمور دنياهم ، كما كان الهدادي لهم في شئون دينهم . ولقد كان - عليه الصلاة والسلام - يجعل لأوامره

(١) الإشارة إلى الشيخ علي عبد الرزاق . ولقد سبق رد السنهوري عليه .

ونواهيه - وهي لا شك من عند الله - جزاء يصيب الناس في أنفسهم وأموالهم في هذه الدنيا ، ولم يقتصر على مجرد الوعد والوعيد بالثواب والعقاب في الحياة الأخرى .

٣ - تبين إذاً أن الدين والدولة في الإسلام شيئاً مجتمعان . وإن التمييز بينهما مع ذلك له أهمية كبيرة . وإذا اقتصرنا - نحن المشغلين بالقانون - على الفقه ، وجدنا أن الفقهاء أدركوا ضرورة هذا التمييز ، فوضعوا أبواباً للعبادات ، وأبواباً للمعاملات ، وبذلك فرقوا بين المسائل الصعبة ، وبين القانون بمعناه الحديث ؛ لذلك يجب أن نقتصر من الفقه في أبحاثنا على أبواب المعاملات ، فهذه هي الدائرة القانونية .. وإذا أردنا ، إلا أن نقي الشريعة على معناها المصطلح عليه من قديم ، من أنها تشمل العبادات والمعاملات ، فلنخلق اصطلاحاً آخر يدل على ما أردناه ولنسم أبواب الفقه الخاصة بالمعاملات « بالقانون الإسلامي » ولندخل ضمن هذا القانون إلى جنب هذا الجزء من علم الفقه : علم أصول الفقه ، وهو يبين لنا مصادر القانون وكيفية استنباط الأحكام من تلك المصادر ، ولندخل أيضاً في القانون الإسلامي جزءاً من علم الكلام هو المتعلق بباحث الإمامة فإن هذا أساس : القانون العام . ولنقسم القانون الإسلامي بهذا التحديد تقسيماً إلى قانون خاص ، وقانون عام . فالقانون الخاص يشمل القواعد التي تضبط علاقات الأفراد بعضها بالبعض الآخر . فأبواب المعاملات ، والأحوال الشخصية : تدخل في القانون الخاص . والقانون العام

يشمل القواعد التي تسرى على السلطات العامة ، وعلاقة هذه السلطات بالأفراد . وإذا أردنا أن نحدد في كل قسم فروعه سهل علينا دون كبير مشقة أن نجد في القانون الإسلامي الخاص : قانوناً مدنياً ، وقانون مرفاعات ، وأساساً لقانون تجاري . وأن نجد في القانون الإسلامي العام : قانوناً دستورياً ، وقانوناً إدارياً ، وقانوناً جنائياً . ولأمكن أن نكشف أصولاً نبني عليها : قانوناً دولياً عاماً ، وقانوناً دولياً خاصاً .

وأهمية تقسيم القانون الإسلامي هذا التقسيم الحديث : أن ذلك يرتب أبواب هذا القانون ترتيباً أقرب إلى نظام المدنية الحديثة ، وأكثر انطباقاً على طرق البحث القانونية ، بعد أن تخطى علم القانون أدواراً غير قليلة في سبيل الرقي .

ولا يراد بهذا التقسيم أن تندمج الشريعة الإسلامية في القانون الحديث : وأن تفقد استقلالها ، وإنما يراد بهذا تسهيل المقارنة بين الشيدين ، وفتح باب لترقية طرق البحث في الشريعة الإسلامية بحيث تتماشى مع القانون الحديث في تقدمه ..

٤ - قلنا إن أساس تقسيم القانون الحديث : هو التفريق بين القانون الخاص والقانون العام ، فهل نجد في القانون الإسلامي محوراً ترتكز عليه هذه التفرقة . لعلنا نجد في تقسيم الأصوليين الحقوق إلى : حق للعبد ، وحق لله ، وحق مشترك ، ولكن حق العبد غالب ، وحق مشترك ولكن حق الله غالب . فحقوق العبد ، والحقوق المشتركة التي فيها حق العبد غالب تصلح - كما أرى - أن تكون موضوعات للقانون الخاص ،

وبعض حقوق الله وكذلك الحقوق المشتركة التي فيها حق الله غالب تصلح أن تكون موضوعات للقانون العام ..

### ثانياً : السلطات العامة في الإسلام :

نريد من هذه المقدمة أن نقول أنه ما دام لدى المسلمين (قانون إسلامي ) فلديهم حكومة إسلامية . والحكومة الإسلامية - ككل حكومة - تشتمل على ثلاث سلطات : السلطة التشريعية ، والسلطة التنفيذية ، والسلطة القضائية .

#### ١ - السلطة التشريعية :

السلطة التشريعية في الدولة الإسلامية لا يمكن تحديدها إلا بعد بحث واستقصاء . السلطان عندنا نحن المسلمين : هو الله تعالى . لا حد لسلطانه ولا راد لإرادته ، فهو الشارع لأمور الدين والدنيا ، مشيئته نافذة وأمره قانون ، فهو إذاً السلطة الكبرى . ولكن أوامر الله ونواهيه لا تعرف إلا بالوحي ، ولما كان الوحي قاصراً على الأنبياء كان علينا أن نتبين إرادة الله تعالى عليه السلام بواسطة نبيه - عليه الصلوة والسلام - ولقد بلغنا النبي عليه السلام كتاب الله الكريم : يتضمن إرادة الله ورسالته إلى عباده . فكان أول مصادر التشريع ، وكانت سنته عليه الصلوة والسلام مفسرة له ، فهي : المصدر الثاني . ولما كانت الأحكام الدينية كما سبق أن قررنا تتطور تباعاً لتطور المدينة ، وكان لابد من انقطاع الوحي بقبض الرسول عليه السلام ، أصبح محتاجاً أن يكون لدى المسلمين مصدر ثالث للتشريع ، هو الذي يضمن للأحكام الدينية جدتها وتمشيها مع روح الزمان كان هذا

المصدر هو : إجماع الأمة . قال عليه الصلاة والسلام : « لا تجتمع أمتي على ضلاله » <sup>(١)</sup> .

نقف هنا قليلاً وننظر كيف يكون إجماع المسلمين قانوناً . الإجماع هو اتفاق المجتهدين في عصر من العصور على حكم شرعي . وليس المجتهدون طبقة من الطبقات كما كان معهوداً في طبقة النبلاء ، أو في طبقة الكهنة . بل لكل مسلم أن يكون مجتهداً إذا وصل في العلم إلى الاجتهاد ، فمعنى أن الإجماع قانون : أن طائفة من المسلمين ينوبون عن الأمة الإسلامية ، ونيابتهم آتية لا بطريق التصويت العام كالمعتاد في المجالس النيابية الحديثة ، بل بطريق العلم . وهذه الطائفة تملك قوة التشريع في حدود الكتاب والسنّة . فحكومة المسلمين حكومة علماء والعلماء في الأمة الإسلامية - كما يقول القطناني - هم ورثة الأنبياء .

أما أن العلماء يملكون قوة التشريع في الدولة الإسلامية . فهذا أصل من أصول الفقه معروف . يقى أن نحلله ونعرف مداه . أراد الشارع الحكيم ألا يترك الأمة دون هادٍ بعد أن مضى عنها هاديها ، فلم يجعل لفرد مهما عظمت سلطته أن يحل من الأمة محل المشرع . والسيد المطلق - حكومة ليست من تعاليم الإسلام . فالخليفة وهو على رأس الحكومة الإسلامية لا يملك من سلطة التشريع شيئاً ، ولا يشترك فيها باعتبار أنه خليفة ، بل يوصف أنه مجتهد - إذا كان مجتهداً - شأنه في ذلك شأن سائر المجتهدين . جعل الآمة الإسلامية صاحبة

(١) رواه الدارمي .

السلطان في شئونها ما دامت تستعمل ذلك السلطان في حدود الكتاب والسنة . ولما كان غير متيسر أن يشترك كل فرد من أفراد الأمة في ذلك السلطان ، كان لابد من أن يكون للأمة ممثلون يتوفرون على ما يجب من كفاءة خاصة وهم : المجتهدون يستعملون ذلك السلطان باسمها ، لا باعتبار أنهم سادة عليها ، بل وكلاء عنها . فالآمة هي صاحبة السلطان ، وهي خليفة الله في أرضه ، وتستعمل سلطانها بواسطة وكلاء عنها . فإذا أردنا أن نبحث عن السلطة التشريعية في الدولة الإسلامية وجدناها بعد الله ﷺ : في الأمة نفسها ، لا في فرد من الأفراد ، ولا في طبقة من الطبقات .

هل يمكن أن نبني على أصل الإجماع في الإسلام مشروعة المجالس النيابية الحديثة ، هذا بحث آخر نرجو أن نُوقّع إلى بحثه في مقال آخر .

## ٢ - السلطة التنفيذية :

أما السلطة التنفيذية في الإسلام فهي حكومة الخلافة . والخلافة حكومة خاصة تمتاز عن سائر الحكومات بالميزات الآتية :

(أولاً) إن الخليفة ليس حاكماً مدنياً فحسب ، بل هو أيضاً الرئيس الديني لل المسلمين ، ولا يتوجه أن للخليفة سلطة روحية شبيهة بما تنتسبه النصارى للبابا في روما ، فالخلافة لا يملك شيئاً من دون الله ، ولا يحرم من الجنة ، وليس له شفاعة يستغفر بها للمذنبين . هو عبد من عباد الله لا يملك لنفسه ضرراً ولا نفعاً ، ولديه أمور المسلمين في حدود معينة . ومعنى أنه الرئيس الديني للمسلمين

أن هناك مشاعر عامة يقوم بها المسلمون جماعة ، كصلوة الجمعة ، والحج ، وهذه لا تتم إلا أيام : هو الخليفة : لذلك نطلق كلمة الإمام خاصة على الخليفة ، إذا ولي اختصاصاته الدينية ، ونطلق عليه لقب أمير المؤمنين إذا ولي اختصاصاته المدنية .

( ثانيا ) إن الخليفة في استعمال سلطته التنفيذية يجب عليه أن يطبق أحكام الشريعة الغراء ، وليس معنى هذا إنه ملزم بالسير على مذهب خاص من المذاهب المعروفة ، فله بل عليه - وهو مجتهد - أن يراعي ظروف الزمان والمكان ، وأن يطلب من المجتهدين أن تجتمع كلمتهم على ما فيه المصلحة لهذه الأمة . ولو خالف ذلك كل المذاهب المدونة في الكتب ، ومعلوم أن إجماع المجتهدين مصدر من مصادر التشريع .

( ثالثا ) أن سلطان الخليفة يجب أن ينبع على جميع العالم الإسلامي ، فوحدة الإسلام حجر أساس في الدولة الإسلامية ، ووحدة الإسلام تستتبع وحدة الخليفة . يجب أن يكون على رأس الإسلام خليفة واحد ، وهذه هي الخلافة الكاملة ولكن الظروف قد تلجم المسلمين - وقد تزقت وحدتهم - أن ينقسموا أئمّا ، لكل أمة حكومتها ، فيجوز تعدد الخليفة للضرورة ، ولكن الخلافة هنا تكون خلافة غير كاملة . على أن الخلافة الكاملة يمكن تحقّقها إذا اجتمعت كلمة المسلمين ، لا على أن تكون لهم حكومة مركزية واحدة ، فذلك قد يصبح مستحيلا ، بل يكفي - على ما أرى - أن تقارب حكومات الإسلام المختلفة وأن تتفاهم ، بحيث يتكون

منها هيئة واحدة شبيهة (عصبة أمم إسلامية) تكون على رأس الحكومات ، وتكون هي هيئة الخلافة ، ولا سيما إذا ألحق بهذه الهيئة مجلس مستقل عنها ، يكون قاصراً على النظر في الشؤون الدينية للمسلمين .

### ٣ - السلطة القضائية :

أما السلطة القضائية في الإسلام ، فهي ليست مستقلة عن السلطة التنفيذية ، إذ أن الخليفة يجمع بين السلطتين ، وهو الذي يولي القضاة ويعزلهم ، ويجوز أن يلي القضاة بنفسه ، وكان النبي ﷺ ومن بعده من الخلفاء الأربعة يقضون بين الناس ، فلما اتسعت الملك وكثُر عمال الخليفة ، صار الخلفاء يولون القضاة في الأomics والأقاليم ، وصار القضاة يستقل شيئاً فشيئاً ، حتى كسب له وجوداً متميزاً عن دائرة عمال السلطة التنفيذية <sup>(١)</sup> .

ثالثاً : ملخص تاريخ هذه السلطات الثلاثة بمصر :

١ - اندمجت بلادنا المصرية في الدولة الإسلامية بالفتح العربي ، وصارت مصر قطراً إسلامياً حتى يومنا هذا ، وحلت الشريعة الإسلامية محل الشريعة الرومانية ، وكان من شأن ذلك أن كثُر الفقهاء والجتهدون في مصر ، ومن أعلامهم الإمام الشافعى <sup>رض</sup> صاحب المذهب المعروف ، قرب مذهبة بين المذهبين الكبيرين اللذين سبقاً : مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ، وهو

(١) الجلة ، نظرية الفصل بين السلطتين التنفيذية والقضائية لا يزال فيها الخلاف إلى الآن . في بعضهم يرى الفصل بينهما وبعضهم لا يراه ، وحجته أن القضاة تعينهم السلطة التنفيذية ، وأن تطبيق القانون لا يخرج عن كونه تنفيذاً له . ولكل رأي أنصاره .

مذهب أهل الرأي . ومذهب الإمام مالك رضي الله عنه ، وهو مذهب أهل الحديث . وما زال المجتهدون يتولون على مصر ، حتى أنشئ الجامع الأزهر ، في عهد الدولة الفاطمية ، فضمن للعلوم الإسلامية مركزاً ثابتاً دائمًا ، وجعل مصر مكانة ممتازة بين الأقطار العربية . ولا شك في أن المصريين وضعوا حجرًا كبيرًا في بناء الشريعة الإسلامية ، وساعدوا كثيراً على إعلانها ، على أن ما ينتظر منهم في المستقبل ، أكبر خطراً مما فعلوه في الماضي ، فهم أكبر أمة إسلامية تحمل في عنقها أمانة النهضة بهذه الشريعة الغراء ، فتتختضى بها أعناق القرون ، حتى يتسللها الجيل المقبل مجددة حية فيها قوة تحيي جراثيم الجمود وتعيد إليها الجدة والشباب .

٢ - وكان من شأن السلطة التنفيذية في مصر أن تبع دهرًا طويلاً حكومة الخلافة في المدينة وفي دمشق وفي بغداد ، حتى استقلَّ بمصر ولاة معروفون في التاريخ ، ونشأت فيها دول للخلافة ، ثم رجعت تابعة بعد أن كانت متبرعة ، وانتهت بها الأمر أن كانت فتحًا للعثمانيين من الأتراك حكموها حتى جاء محمد علي الكبير ، فأخذ مقاييس الأمور ، وأسس الدولة المصرية ، التي نعيش في ظلالها اليوم .

٣ - أما القضاء في مصر فكان يليه قضاة ترسلهم حكومة الخلافة . وكلما استقلت مصر بشعونها استقلت بقضائتها . حتى جاء محمد علي باشا . فأنشأ مجالس شرعية للمسائل الشرعية ، ومجالس أقليم للشئون الإدارية والمالية ، وجعل على رأس هذه المجالس مجلس الأحكام ومقره العاصمة .

ولما ولّي سعيد باشا أنشأ مجالس محلية للقضاء نظمت في عهد إسماعيل باشا ، على أن الأضطرابات الفوضى كانت من مميزات القضاء في مصر . وزاد الأمر تعقيداً وجود الامتيازات الأجنبية . فسعى توبار باشا سعياً المعروفاً حتى أنشئت المحاكم المختلطة ، في دائرة اختصاص معين . فلما استقام شأن القضاء في هذه الدائرة ، كان مشجعاً للحكومة المصرية على إنشاء المحاكم الأهلية .

أما القضاء الشرعي فقد كان على رأسه قاضي مصر ، يعينه السلطان العثماني ( حتى سنة ١٩١٤ لما انقطعت التبعية بين مصر وتركيا ) وقد سعى سعيد باشا لدى الباب العالي حتى جعل تعيين باقي القضاة من حقوق الحكومة المصرية . ولكن من جهة أخرى أصبح القضاء الشرعي بعد أن كان شاملًا لاختصاص عام قاصراً على الأحوال الشخصية للمسلمين ، بعد أن انتقصه القضاء المختلط ، والقضاء الأهلي من أطرافه ... ولعل تضييق دائرة القضاء الشرعي جعلت من السهل نوعاً بذل العناية في إصلاحه فصدرت عدة لوائح لترتيب المحاكم الشرعية . وأهمها لائحة سنة ١٨٨٠ ولائحة ١٨٩٧ ولائحة ١٩٠٩ ولائحة ١٩١٠ وكل لائحة تلو سابقتها تعديل وتنقح فيما يستحق التعديل والتنقح . وقد امتنجت في هذه اللوائح الشريعة الإسلامية بالقانون الحديث امتزاجاً دلت التجربة على أنه كان موفقاً ، وهو يثبت من ناحية أخرى ، « إن الشريعة الإسلامية إذا صادفت من يعني بأمرها ، تستطيع أن تجاري القانون الحديث دون تقصير ، بل وتفوق عليه في بعض المسائل » .

## ٢ - المدنية الإسلامية والنهضة الشرقية

[ لقد رأى السنهوري الإسلام منهاجاً شاملًا :

- فهو دين ودولة .
- وشريعته فقه وقانون .. كما هي عبادات وقيم وأخلاق .
- وهو - أيضًا - مدنية وحضارة لكل شعوب الشرق - التي غلب الإسلام على عقائد أكثريتها ، وصيغ ثقافتها ومدنيتها وحضارتها .. يستوي في هذه المدنية الإسلامية المسلمين من أبناء الشرق ومواطنوهم الكتابيون .

ولأن الإسلام مدنية - أيضًا - لكل شعوب الشرق .. فهو مشروع وصيغة وجامع ونهضة كل هذه الشعوب [ .

[ من أوراقه الشخصية [ :

أريد أن يعرف العالم أن الإسلام دين ومدنية ، وأن تلك المدنية أكثر تهذيبًا من مدنية الجيل الحاضر ، وأنه إذا أعجزنا أن ننادي باسم الدين ؛ لأن عصر الأديان قد تباعد ، فمن مصلحة العالم ، وقد فسّدت قواعد الاجتماع التي يسير عليها ، أن يلتفت إلى مدنية ثغت وازدهرت في عصور كان الجهل فيها مخيّماً على ربوع العالم الغربي .

نحن مسلمون للآخرة وللدنيا : أما إسلامنا للآخرة فشيء نحفظه في قلوبنا ، وأما إسلامنا للدنيا فهذا ما ننادي به أن

يحترم<sup>(١)</sup> .

● أرى أن الأمم الشرقية ، أمامها أمران لا محيد عندهما : إما أن تجري مع المدنية الغربية ، وهذا الطريق ليس مأمونا ، وإما أن تحفظ نفسها مدنية تصل فيها الماضي بالحاضر ، مع التحويل الذي يقتضيه الزمن ، فتحفظ نفسها شخصيتها ، وتستطيع أن تجاري (تسابق) الغرب ، بدلاً من أن تجري وراءه<sup>(٢)</sup> .

ما استلقت نظري في تعريف الأمة ما قرأته مرويًّا عن الفيلسوف الفرنسي « رينان » : إن الذي يكون الأمة ماضيها ، ويارادة أفرادها أن يعيشوا متحدين<sup>(٣)</sup> .

أرى أن الغرب لا يخشى تقليده إلا في الأشياء المادية ، فهو متفوق فيها تفوقا لا ينزع فيه ، أما الأشياء المعنوية فيحسن للشرق أن يواصل تاريخه العظيم دون أن يقلد الغرب في الجوهر ، وإن أخذ منه الشكل ، وقد سرني أن قرأت اليوم في صحيفة مصرية رأي سياسي أفغاني يتفق مع رأيي هذا<sup>(٤)</sup> .

● هناك رأي يقول : إن على مصر أن تنظر إلى المدنية الغربية فاختار من كل أحسنه . وأرى أن أكبر ضعف في هذا الرأي أنه ينسى أن مصر لها مدنية أصيلة ، وحاجتها الآن هي جعل هذه المدنية ملائمة للعصر الحاضر . وليس مصر الدولة

(١) ليون في ١١ نوفمبر سنة ١٩٢٢ م .

(٢) ليون في ١٧ أبريل سنة ١٩٢٣ م .

(٣) ليون في ٣٠ أبريل سنة ١٩٢٣ م .

(٤) ليون في ٢٧ أغسطس سنة ١٩٢٣ م .

الطفيلية الحديثة التي ترُقُّ لها ثواباً من فضلات الأقمشة التي يلقينها الخياطون <sup>(١)</sup>

• وددت لو تمكنت - قبل موتي - من زيارة كل بلاد العالم الإسلامي <sup>(٢)</sup>

• أثبت هنا كلمة بالفرنسية قرأتها لأحد الأساتذة الفرنسيين يعرف بها الأمة (الجماعة) الإسلامية بقوله : « عندما نستعمل اصطلاح الأمة الإسلامية فإنني لا أعني بذلك الإشارة إلى مجتمع من المسلمين فقط ، وإنما أقصد بذلك مجتمعاً له طابع فذ من المدينة قدمها لنا التاريخ كثمرة للعمل المشترك ساهمت فيه جميع الطوائف الدينية التي عاشت وعملت معًا جنباً إلى جنب تحت راية الإسلام ، والتي قدمت لنا بذلك تراثاً مشتركاً لجميع سكان الشرق الإسلامي ، بنفس الصورة ولنفس الأسباب التي اعتبرنا بها حضارة الغرب مسيحية ، وهي تراث مشترك لا يتجزأ ساهم فيه جميع الغربيين من فيهم اللادينيون والمفكرون الأحرار والكاثوليك والبروتستانت » <sup>(٣)</sup>

• لا أرى ما يمنع التوسيع في معنى « المدينة الإسلامية » على النحو الذي قرره الأستاذ الفرنسي الذي نقلت قوله بالأمس وأرى أن المدينة الإسلامية هي ميراث حلال لل المسلمين والمسيحيين واليهود من المقيمين في الشرق ، فتاريخ الجميع

(١) ليون في ٢٨ أغسطس سنة ١٩٢٣ م.

(٢) ليون في ١٣ أكتوبر سنة ١٩٢٣ م.

(٣) ليون في ١٧ أكتوبر سنة ١٩٢٣ م.

مشترك ، والكل تضافروا على إيجاد هذه المدينة <sup>(١)</sup> .

• آفة الجامعات الشرقية في مصر فريقان : فريق يتمسك بالماضي الإسلامي تمسكاً أعمى ولا يتتطور مع العصر ، فيجلب بذلك عداوة العالم المتمدين ويضحي بالأقليات الدينية النشطة المنشقة في الشرق الأدنى ، وهذه تلجم إلى أوربا طمعاً في حمايتها ، وبدلأ من أن تبذل مجهوداتها معنا تقلب علينا . وفريق يريد أن يقطع حبل الماضي فلا يعود له به صلة ، وعند ذلك يمكن من إدخال المدينة الأوروبية في مصر حتى تصبح جزءاً من أوربا ، دون أن يراعي تقاليد البلاد وتاريخها ومزاجها الشرقي . وكلا الفريقين خطر على الجامعات الشرقية . على أنه يجب الاعتراف بأن حاجتنا إلى أوربا الآن كبيرة ، ولكن هذا ليس معناه تضحيه تقاليدنا القومية وإدخال مدينة غريبة عنا في بلادنا الشرقية فنعدم بذلك روحنا القومية ، فإن الذي يربط الأمة برباط قوي هو الماضي ، ولن تستطيع أمة أن تتلخص من ماضيها إلا تاهت في ظلمات لا تهتدى فيها . وأحرص ما يجب أن يحرض عليه المصري في نظري هو صبغته الشرقية (أى الإسلامية) مهما جرفها تيار أوربا القوي ، فإننا نستطيع تغيير كل شيء إلا نفوسنا وإيماننا بالله <sup>(٢)</sup> .

• إن الجيل الذي أنا منه تلمنذ في الوطنية لمصطفى كامل قبل أن يتلمنذ لزغلول ، وإنني مدين بشعوري الإسلامي لرجال

(١) ليون في ١٨ أكتوبر سنة ١٩٢٣ م .

(٢) باريس - في ٣١ أكتوبر سنة ١٩٢٢ م .

آخرين غير هذين الرجلين أذكر منهم الكواكبى ، وجاويش ، وفريد وجدى ، أما عبد وجمال الدين فلم أحضرهما في حياتهما وتركا من الكتابة شيئاً قليلاً لم يمكن من أن أتأثر بأفكارهما ، ولكنهما تركا أبلغ الأثر في نفسي ويعتبرهما العالم الإسلامي بحق أكبر المصلحين في العصر الحديث <sup>(١)</sup> .

• الشرق يتتبه ويريد الآن أن يقوم بقسطه من العمل على سعادة العالم ورفع شأن المدينة بعد أن سكت عن ذلك مدة ولكنه يريد أن يبذل مجهوداً جدياً وأن يخاطط لنفسه طريقاً لا أن يكون مقلداً للغرب ، ويريد أن يميز مدنية الجديدة شيئاً :

١ - أن تكون تلك المدينة ذات صبغة شرقية تصل الماضي بالمستقبل .

٢ - أن تكون تلك المدينة بمثابة رد فعل للمادية المتغلبة اليوم على المدينة الغربية ، فقد غالى الغربيون في ماديتهم وأصبح ضحايا هذه المدينة أضعاف المتعدين بها ، فالعالم ينتظر الآن من الشرق أن ينقذه من تلك الوهدة. ومن أكفاء من الشرق في القيام بهذه المهمة وهو الذي كان مبعث التور والخير ومهبط الحكمة والأديان ، فلا تقولوا : أن يقلد الغرب في تركه للدين فأنتم تسيئون للمدينة أكبر إساءة ، وقد بدأت المدينة بالدين وستنتهي إلى الدين ، ولكن قولوا له : أن ينقى الأديان مما أحاطها من الأوهام وأن يجعلها مكملة بعضها للبعض <sup>(٢)</sup> .

(١) باريس - في ٥ ديسمبر سنة ١٩٢٣ م .

(٢) باريس - في ٤ يناير سنة ١٩٢٤ م .

● تعرضت الليلة لخطر دون أن أشعر ، ولما شعرت به فكرت في الأمر ، وسائلت نفسي .. ترى لو مت فما كان يحدث ؟ خطر في بالي ما أوفره على نفسي من آلام الحياة وعثرات الأمل بالانتهاء من حياة لابد فيها من ذلك ، ثم خطر على بالي ما أخسره من ساعات السرور والاغبطة بالانتهاء من حياة فيها شيء من ذلك ، ووازنـت بين المكـسب والخـسارة فـغلـبتـ المـكـسبـ منـ وجـهـةـ نـظـرـيةـ ،ـ وإنـ كانـ منـ الـوجـهـةـ الـعـمـلـيـةـ لاـ يـهـوـنـ عـلـىـ النـفـسـ فـقـدـ الـحـيـاـةـ إـلـاـ إـذـاـ أـصـبـحـ تـلـكـ الـحـيـاـةـ لـاـ تـطـاـقـ .ـ ثـمـ فـكـرـتـ بـعـدـ ذـلـكـ فـوـجـدـتـ أـنـ يـجـبـ أـلـاـ يـدـفـعـنـيـ إـلـىـ اـسـتـبـقـاءـ الـحـيـاـةـ مـاـ قـدـ أـنـالـهـ مـنـهـ مـنـ السـرـورـ وـالـاغـبـاطـ ،ـ فإنـ وـرـاءـ ذـلـكـ مـنـ الـآـلـامـ مـاـ يـكـفـيـ لـوـازـنـةـ السـرـورـ .ـ وـالـمـثـلـ الـذـيـ يـجـدـرـ بـنـ يـفـكـرـ أـنـ يـتـمـسـكـ بـهـ هـوـ أـلـاـ يـنـظـرـ فـيـ تـقـدـيرـهـ لـلـحـيـاـةـ ،ـ وـلـاـ تـكـسـبـهـ نـفـسـهـ مـنـهـ وـمـاـ تـخـسـرـهـ ،ـ وـلـكـنـ فـيـمـاـ يـسـتـطـعـ أـنـ يـقـومـ بـهـ مـنـ الـخـيـرـ لـلـغـيـرـ :ـ لـأـسـرـتـهـ وـلـبـلـادـهـ وـلـلـإـنـسـانـيـةـ ،ـ إـنـ الـذـيـ يـمـيـزـ الـشـرـقـ عـنـ الـغـرـبـ لـيـسـ هـوـ الـدـيـنـ ،ـ كـمـاـ يـدـعـيـ الـبعـضـ ،ـ فـفـيـ الـشـرـقـ مـسـلـمـونـ وـمـسـيـحـيـوـنـ وـيـهـوـدـ وـغـيـرـهـمـ وـالـكـلـ فـيـ التـأـخـرـ سـوـاءـ ،ـ وـالـغـرـبـ يـنـظـرـ إـلـىـ الـشـرـقـ مـهـمـاـ كـانـ دـيـنـهـ نـظـرـةـ الـرـاقـيـ إـلـىـ الـمـتـأـخـرـ وـالـقـوـيـ إـلـىـ الـضـعـيفـ ،ـ فـهـلـ يـسـتـطـعـ الـشـرـقـيـوـنـ أـنـ يـشـعـرـوـاـ بـأـنـهـمـ مـتـضـامـنـوـنـ فـيـ شـرـقـيـتـهـمـ مـهـمـاـ اـخـتـلـفـتـ أـدـيـانـهـمـ ،ـ وـأـنـ يـجـعـلـوـنـاـ مـنـ الـأـدـيـانـ لـاـ مـصـدـرـاـ لـلـشـقـاقـ وـالـضـعـفـ بـلـ مـورـدـاـ لـلـتـضـامـنـ وـالـقـوـةـ ؟ـ فـكـلـ الـأـدـيـانـ تـحـضـ عـلـىـ الـخـيـرـ ،ـ وـلـوـ اـسـتـطـاعـ الـمـسـلـمـ وـالـمـسـيـحـيـ وـالـيـهـوـدـيـ أـنـ يـدـرـكـوـاـ أـنـ الـأـنـبـيـاءـ رـجـالـ مـهـمـتـهـمـ سـعـادـةـ الـعـالـمـ ،ـ

وأن الشرق يفخر بهؤلاء الأنبياء ، فهم من رجاله ، بل هم أعظم رجاله ، لفهم المسلم أن من مفاخر الشرق أن ينشأ فيه المسيح وموسى ، وفهم المسيحي أن له نصيباً في عظمة محمد وتعاليمه الراقية ، وفهم اليهودي كما يفهم المسيحي والمسلم ، فالإسلام والمسيحية واليهودية عناصر قوية من عناصر المدنية الشرقية ، ونحن اليوم ضعفاء وكنا بالأمس أقوىاء بمنديتنا . وقد آن أوان نهضتنا واستعادتنا لجذتنا القديم ، وفي هذه النهضة لا أطلب من الشرق أن يترك الدين ، ولكن ينقيه مما أحاط به من الأوهام والخرافات ، وأنا واثق أنه لو أخلص المتمسك بدينه لروح هذا الدين لوجد سبيلاً للاتفاق مع من يخالفه في دينه . فلينهض الشرق وليستعد مدينته القديمة ، وليميز تلك المدنية تلك الروح الشرقية التي تكره الماديات وتعلق بما يغذى النفس ويطهرها . ولينقد الشرق العالم والغرب نفسه مما أصابه من مادية المدنية الحاضرة <sup>(١)</sup> .

- في الشريعة الإسلامية نفسها من الممكن أن يرى الباحث في التعاليم الإسلامية تعاليم دينية أساساً لإنشاء مدينة دنيوية صلتها بالدين كصلة المدنية الغربية بالأخلاق أو بالدين المسيحي في الأمم المتدينة ، وقد سبق أن ذكرت أن ولاية أبي بكر للخلافة بعد النبي لم تكن ياذن صريحة من النبي إلا في الصلاة .
- مثل هذه النظرية جديرة بأن تكون أساساً لجامعة شرقية

(١) باريس - في ٤ يناير سنة ١٩٢٤ م .

لا تتناقض مع الجامعة الإسلامية<sup>(١)</sup> .

● الإسلام قويٌ لا تهضمه الجنسية ولا الاستعمار ، ويحاول الغربيون أن يحولوا الإسلام إلى مجرد عقيدة لا شأن لها بالقومية حتى يسهل عليهم تفريق الأمم الإسلامية وهضم ما استعمروه منها وفناء كل فريق من المسلمين في جنسية من جنسياتهم ، وهذا هو الذي تحب مقاومته اليوم<sup>(٢)</sup> .

● يمتاز الإسلام على المسيحية - على ما أعتقد - في أن المسلمين استطاعوا أن يبنوا مدينة زاهرة مع محافظتهم على عقائد الإسلام ، أما المسيحيون فلم يستطعوا أن يتمدنوا إلا عندما تركوا الدين المسيحي بالفعل<sup>(٣)</sup> .

● يختلف الدين المسيحي عن الدين الإسلامي بأن الأول لا يدفع إلى العمل وإذ كان لابد للمسيحي الأمين على مسيحيته من أن يعمل فذلك لأن يدير خده الأيسر لتلقي الصفعة التي تلقاها على خده الأيمن<sup>(٤)</sup> .

● لا تتناقض مطلقاً الروح الشرقية الإسلامية مع محبة الإنسان وخير الإنسانية ، فنحن - الشرقيين - نريد أن ندافع عن كياننا ومدينتنا الشرقية الإسلامية ، ولكن هذا لا يمنعنا من حب الغربيين باعتبارهم إخواناً لنا في الإنسانية ، ولا نريد بهذا الدفاع أن نقلق

(١) باريس - في ١٥ يناير سنة ١٩٢٤ م .

(٢) باريس - في ١٨ يناير سنة ١٩٢٤ م .

(٣) باريس - في ٢٨ يناير سنة ١٩٢٤ م .

(٤) باريس - في ١٦ فبراير سنة ١٩٢٤ م .

سلام العالم ، بل أن ثبت دعائكم هذا السلام الذي لا يتم إلا إذا رفع الظلم عن الأمم المظلومة ، والشرقي يعتبر نفسه عضواً في الجمعية البشرية يحب خيرها وسعادتها ويعمل لذلك <sup>(١)</sup> .

• أعتقد أن التربية الدينية مفيدة في سن الصغر ، حيث لا يمكن العقل الناشئ من التفكير والتردد الذي يزعزع في نفسه الفتية جذور الفضائل ، حتى إذا شب العقل وتمكن من التفكير أمكنه أن يفكر على أساس الفضيلة التي تبقى وتنمو في نفسه ، ولا يغير تفكيره من جوهر تلك الفضيلة ، ولكنه يجد من التفكير الحر مساعدًا على الدفاع عنها بروح غير تقليدية (بالمعنى الضيق من التقليد) ولكنها روح تعرف على كل حال بعجز الإنسان وب حاجته إلى الفضيلة <sup>(٢)</sup> .

• الأمة الضعيفة مولعة بتقليد الأمة القوية التي تحكم بها كما قال ابن خلدون ، ولكن لما كان تقليد الفضيلة أصعب من تقليد الرذيلة كان أول ما تأخذ الأمة الضعيفة من الأمة القوية الرذائل التي يسهل تقليدتها .

من الحزم إذا رأى إنسان ما لا بد من وقوعه مما يخشاه ألا يأتي أي مجهد لمنع ما لا طاقة له بمنعه بل عليه أن يمهد السبيل لتخفيض أثر ما سيقع بقدر المستطاع مع التسليم بوقوعه <sup>(٣)</sup> . هذه رؤوس موضوعات هامة أسجلها هنا حتى يتيسر لي

(١) باريس - في ٢٧ فبراير سنة ١٩٢٤ م .

(٢) باريس - في ٩ أبريل سنة ١٩٢٤ م .

(٣) سان جانلوف - في ٧ أغسطس سنة ١٩٢٤ م .

بحثها في المستقبل : -

- ١ - كيف كانت الجماعات الشرقية قبل انتشار الإسلام وعلى أي أساس تكونت هذه الجماعات .
- ٢ - نسبة تأثير الرابطة الإسلامية إلى تأثير الرابطة الجماعية في هذه الجماعات في الماضي .
- ٣ - ما يجب أن تكون هذه النسبة في المستقبل .
- ٤ - مهما كانت هذه النسبة قوية أو ضعيفة فالرابطة الإسلامية يجب أن تفهم بمعنى المدنية الإسلامية ، أساس هذه المدنية الشريعة الإسلامية ، وفقه هذه الشريعة كثوب راعي الشارع في صنعه جسم من يلبسه ، وكان صغيراً ، ولحظ في صنعه ثبو هذا الجسم في المستقبل ، فبسط في القماش بحيث يمكن توسيع الثوب مع ثبو الجسم ، ولكن هذه الحقيقة غابت عن عامة المسلمين فانقسموا فريقين : أحدهما : لبس الثوب على ضيقه فاختنق ، والثاني : لم يطع هذا الضيق فمزق الثوب ولبسه عارياً ، على أن الثوب صالح للتوسيع دون أن يضطر لابسه إلى الاختناق أو التمزق <sup>(١)</sup> .

● في مصر - في الوقت الحاضر - يمكن أن نقول : إن اللغة العربية تدخل فيها أساليب حديثة في أغراض مختلفة ، ففي مبدأ هذا القرن دخل في اللغة العربية أسلوب اللغة العملية في العلوم الاجتماعية المختلفة ، وقبل ذلك دخل أسلوب اللغة

(١) لاهي - في ١٥ أغسطس سنة ١٩٢٤ م .

السياسية ، وكذلك أسلوب اللغة الخطابية ونشر الدعوة ، ولا شك في أن الأفكار والتركيب الغربي أثرت كثيراً في ذلك ، ويحسن أن يتقصى باحث هذه الأساليب المختلفة ويتبع طريقة أصولها في اللغة العربية ، وما يجب أن يصنع لترقيتها مع عدم الخروج عن روح اللغة العربية <sup>(١)</sup> .

● من الوسائل العلمية - على ما أرى - في تقوية الرابطة الشرقية ( الإسلامية ) أن تنتشر وتقوى النهضة اللغوية ، أي اللغة العربية واللغتان الشرقيتان ( الإسلاميتان ) الآخريان التركية والفارسية . ومن وسائل إنجاح هذه النهضة وتعزيزها عقد مؤتمرات لتنظيمها وتشجيعها وأقترح هنا شيئاً من ذلك :  
أولاً : مؤتمر للغة العربية يعقد في القاهرة : تألف أولاً من المصريين لجنة تحضيرية لترتيب أعمال المؤتمر ، ووضع البرامج الالزامية لبحثها في المؤتمر .

وبعد ذلك يعقد المؤتمر ويقسم أعماله بين لجان ثلاثة على النحو الذي اتبعته اللجنة التحضيرية ، ثم يجتمع في جلسات عامة ويتخذ ما يصل إليه من النتائج على شكلين :

( ١ ) قرارات ينفذها المكتب الدائم ( الذي ينشأ كما تقدم ) كوضع مؤلفات في العلوم المختلفة بتكليف علماء أخصائيين بذلك ، وطبع كتبهم ونشرها في الأقطار العربية ، وتأليف مجمع لغوي لوضع الألفاظ التي تنقص اللغة العربية في

( ١ ) لاهي - في ١ سبتمبر سنة ١٩٢٤ م .

العلوم المختلفة ، وتأليف مجمع أدبي لتشجيع الآداب العربية وتجديدها بحيث تتفق مع روح العصر الحاضر ، وإنشاء المكتبة المشار إليها والتي تلحق بالمكتب الدائم ، وإنشاء ما يرى إنشاؤه من المجالات والصحف العربية لخدمة اللغة ( وعلى ذكر الصحافة قد يكون من المستحسن أن ينضم إلى المؤتمر صحافيون من كل البلاد العربية ، ويكونون لجنة خاصة بهم للنظر في ترقية الصحافة العربية وإيجاد روابط الاتصال بينها . أو يكون مؤتمر الصحافة العربية خاصاً بالصحافة وينعقد في وقت آخر ) وغير ذلك من القرارات الموصولة للغرض .

( ٢ ) توصيات يقوم بتلبيتها المكتب الدائم إلى الحكومات العربية بالإصلاحات التي يرى المؤتمر إدخالها في برامج التعليم للنهوض باللغة العربية وأدابها .

ثانياً : مؤتمر للغات الشرقية ( الإسلامية ) : وهذا ينعقد بعد انعقاد مؤتمر اللغة العربية ، ولا أطيل البحث فيه الآن ، وإنما يمكن القول - على وجه الإجمال - إنه أيضاً يسبق لجنة تحضيرية ، ويكون الغرض من المؤتمر نشر اللغات الشرقية في البلاد الشرقية ، وإنشاء المعاهد الالازمة لذلك في هذه البلاد ، والاجتهاد في جعل هذه اللغات من اللغات التي تدرس في مدارس الحكومات ، والذين يشتغلون في هذا المؤتمر يكونون مبدئياً مندوبي من مؤتمر اللغة العربية لتمثيل جميع البلاد العربية ، وعلماء من الأتراك والقرس والأفغان والحبشة إن أمكن <sup>(١)</sup> .

( ١ ) لاهاي - في ٥ سبتمبر سنة ١٩٢٤ م .

● العروبة هي الغاية العليا التي تسعى لتحقيقها البلاد العربية في الوقت الحاضر ، ولا شك في أنها غاية سامية ، وأنها قابلة للتحقيق . فإذا اقتنى بهذه الفكرة الأساسية فكرتان تساعدانها ، هما فكرتا : الإسلام والشرق ، هيا ذلك للعروبة خير الظروف الملائمة <sup>(١)</sup> .

● البلاد العربية إزاء المدنية الغربية تجاذب مرحلة انتقال دقيقة . ففي هذه البلاد تقوم الطوائف المحافظة على القديم وتعادي الغرب ومدننته . وإلى جانب هذه الطوائف المحافظة - بل على النقيض منها - تقوم الطوائف المفتونة بالمدنية الغربية تحاول أن تقلد هذه المدنية تقليداً أعمى . وقد يكون من علائم الرقي والنضج في بلد عربي أن يقوم ما بين هذين النقيضين - طائفة المحافظين على القديم وطائفة المفتونين بالمدنية الغربية - طائفة وسطى تستبقي التقاليد العربية في كل ما هو صالح ، وتمثل المدنية الغربية وتمزجها بالمدنية العربية مزجاً موفقاً يحمل طابع الأمة تجلّى فيه روحها . عند ذلك تصبح هذه الطائفة الوسطى هي نقطة الارتكاز ، إليها تقدم العناصر الصالحة من طائفة المحافظين ، وإليها ترجع العناصر الصالحة من طائفة المفتونين <sup>(٢)</sup> .

● أقرأ الآن تاريخ أوروبا في القرن التاسع عشر ، وما كان من مناورة الدول الأوروبية لتركيا واقتاصها ممتلكاتها واحدة بعد أخرى . وفرضها عليها شروط الغالب ، سواء كانت غالبة أو

(١) دمشق - في ٣ فبراير سنة ١٩٤٤ م .

(٢) دمشق - في ٩ مايو سنة ١٩٤٤ م .

مغلوبة ، أقرأ كل هذا فلا يدهشني منه ما أظهرته أوروبا من التعصب والجور ، ولا ما استحلته من ضروب الخيانة والغدر ، ولا ما انتهت من فرصة ضعف تركيا لتغرس فيها أنيابها فتمتص دماءها قطرة قطرة بدعوى أنها تقصد منها الدم الفاسد . كل هذا لم يدهشني ، إنما يدهشني أن أرى المسلمين يتعجبون مما أظهرته أوروبا من الوحشية تحت ستار المدينة كأنهم - أيقظهم الله من سباتهم - يجهلون أن المدينة والإنصاف والعدالة والقانون الفاظ متراوفة توجد في المعاجم وتسمع على السنة الساسة والكتاب ، وإذا بحثت عن مدلولها لم تجده . ولا تجد أمامك غير القوة في هذا العالم ، فهي التي يتخذها الظالم سلاحاً فيسمى منصفاً ، وهي التي يتدرع بها الوحش الهمجي فيعد في أعلى طبقات المدينة . فبارك الله في القوة فهي سلاح من يريد الحياة ..

نعم إنني لا أدهش مما أصاب الدولة العلية من أوروبا ، فإن الذي تم كان على وفق السنن الطبيعية ، وأن القوى إذا زاحم الضعيف ، فلا ينتظر هذا منه مبرراً لاغتيال حقوقه أكثر مما قدمه الذئب للخروف الذي عكر عليه الماء .. وأن الخروف ليكون في أقصى درجات البلاهة والسذاجة إذا قدر في نفسه أن الذئب قد يعيش معه في صفاء ، وأن ينزلأ معاً على حد المساواة . وما له إلا أمر واحد ليأمن غائلة الذئب : عليه أن يخلع قرونها التي تتفتت وأن يتخذ له قرونًا من حديد يستطيع أن يخرق بها أحشاء الذئب إذا حدثه نفسه بالاعتداء عليه <sup>(١)</sup> .

● أتمنى أن تكون جمعية أم شرقية إلى جانب جمعية الأمم الغربية<sup>(١)</sup> .

● قرأت اليوم في جريدة مصرية خبر محالفه عقدها الأفغان مع العجم . ليس في الخبر ما يبعث على الأمل في نتيجة عاجلة مرتدة ، ولكنه يبث في نفسي أملًا في مستقبل للشعوب الإسلامية يغير حاضرهم ، وعادت إلى نفسي آمال فتى صغير كان يسير وراء الخيال ، ثم آمال شاب يافع بدأ يتروى بشيء من التعلق .

● كنت أحلم صغيرًا بالجامعة الإسلامية ، وكانت أتعشقها ، ولم تكن أمامي إلا رمزاً لحقيقة مهممة خالية من كل تحديد ووضوح ، أما الآن فأراها في صورة أخرى أقل إبهاماً وأكثر تحديداً على أن دون تحديدها تحديداً كافيناً سين من التجارب والدراسة أرجو أن أجتازها<sup>(٢)</sup> .

● وددت لو وقني الله إلى خدمة بلادي في الوجه الآتية :

١ - أشتراك في عمل لإنهاض الشريعة الإسلامية ، وجعلها صالحة للتقنين في الوقت الحاضر .

٢ - أشتراك في نهضة اقتصادية ومالية في مصر .

٣ - أشتراك في نهضة لإصلاح طرق التربية والتعليم وما يدخل في ذلك من تربية المرأة وإصلاح حالتها الاجتماعية .

٤ - أشتراك في نهضة لإصلاح اللغة العربية .

(١) لبون - في أول أغسطس سنة ١٩٢٣ م .

(٢) لبون - في ٢٣ يناير سنة ١٩٢٢ م .

هذه النهضات الأربع نحن في أشد الحاجة إليها . وفقط  
الله إلى أن آخذ بنصيبي في ذلك ، وأن أقوم بما يجب على ما  
يتسع له مجھودي <sup>(١)</sup> .

• كلما تقدمت في السن ازداد إيماني وتعلقـي بقيام الشرق  
الإسلامي من نومه ومناهضة الطامعين فيه ، وأمنيـتـي ألا أموت  
قبل أن أرى الامبراطورية البريطانية تمزق <sup>(٢)</sup> .

• يطلب الشرق من الغرب أن يتحمل من قسطه من  
المسؤولية في مدنـيةـ العالم وفي تقدم العـلومـ البـشـرـيةـ ، وـهـوـ طـلـبـ  
عادـلـ لا يـسـتـطـعـ الغـرـبـ أنـ يـنـكـرـهـ عـلـىـ الشـرـقـ ، وـهـوـ وـاجـبـ  
عـلـىـ الشـرـقـ قـامـ بـهـ فـيـ الـمـاضـيـ ، وـحـالـتـ فـتـرـةـ خـمـولـ يـسـتـيقـظـ  
الـآنـ مـنـهـ لـيـواـصـلـ مجـھـودـهـ . وـيـقـولـ الشـرـقـ لـلـغـرـبـ : إـنـ مـنـ  
مـصـلـحـتـكـ أـنـ أـسـتـيقـظـ أـنـاـ مـنـ نـوـمـيـ ، فـمـاـ جـلـبـ الـحـرـوبـ وـالـرـازـياـ  
عـلـىـ الـغـرـبـ إـلـاـ نـوـمـ الـشـرـقـ وـصـلـاحـيـتـهـ لـأـنـ يـكـوـنـ مـحـلـلـ لـلـتـازـعـ  
بـيـنـ أـمـ الـغـرـبـ . فـإـذـاـ نـهـضـ الـشـرـقـ اـنـعـدـمـتـ أـسـبـابـ أـغـلـبـ  
الـحـرـوبـ الـتـيـ تـقـومـ فـيـ أـورـبـاـ ، إـذـنـ فـمـنـ مـصـلـحـةـ الـغـرـبـ أـنـ يـقـومـ  
الـشـرـقـ وـأـمـ الـغـرـبـ الـرـشـيدـةـ لـأـنـ يـنـقـصـهـ لـتـدـرـكـ هـذـهـ الـحـقـيـقـةـ إـلـاـ  
أـنـ تـرـاجـعـ التـارـيـخـ . وـلـاـ تـنـقـادـ لـأـرـاءـ الـحـكـومـاتـ وـالـمـسـتـعـمـرـينـ  
وـالـمـالـيـنـ وـالـتـجـارـ . ثـمـ يـقـولـ الشـرـقـ لـأـبـنـائـهـ : إـنـ نـهـضـتـ هـيـ  
نهـضـةـ دـيـنـ ، وـتـقـومـ عـلـىـ سـائـرـ الـأـدـيـانـ ، فـإـنـيـ مـقـرـ الـأـدـيـانـ  
الـثـلـاثـةـ ، وـكـلـهـاـ مـنـ عـنـدـ اللـهـ ، وـهـيـ نـهـضـةـ لـجـمـيعـ الـأـمـ الـشـرـقـيـةـ

---

(١) ليون - في ٢٥ فبراير سنة ١٩٢٢ م .

(٢) ليون - في ٢٩ سبتمبر سنة ١٩٢٢ م .

على اختلاف أديانها ، وكل أمة تقوم ب شأنها ، مع عقد  
مصالحات بين الأمم الشرقية من شأنها أن تقوى الروابط العلمية  
والاقتصادية والسياسية ، وتكون عند الضرورة معاهدات دفاعية  
ضد المعتمدي . فهل قدر الله للأمة المصرية أن تعطي مثلاً صالحًا  
للأمم الشرقية في ذلك (١)

الشخص إذن نقطتين في بروجرام نهضة الشرق :

- ١ - ليس قيام الشرق معناه شن الحرب ضد الغرب ، وليس  
في نهضة الشرق ما يتناقض مع الاستفادة من علوم الغرب  
ومدنية ، بل لا يزال الشرق حتى الآن في حاجة إلى ذلك ،  
والشرق يستعين في قيامه بما استفاده من مدنية الغرب ، كما  
استعان هذا في نهضته من قبل مدنية الشرق . فلا يقلق الغرب  
من أن يرى الشرق يحاول التهوض ؛ فإن هذا في مصلحة الغرب  
نفسه ؛ إذ يقلل المخوب بسد باب الطامع ، وتوجد إلى جانب  
الغرب أمم فتية ناشئة تقوم بتصنيعها في مدنية العالم وتقدم العلوم .
- ٢ - ليس قيام الشرق ؛ معناه دين على دين أو إنشاء  
إمبراطورية واسعة تحكم أمم الشرق ؛ وتناسب أمم الغرب  
العداء ، فالدين لا يمكن أن يسود إلا في الشرق ، لأن الشرق  
مقر كل الأديان ، والإمبراطورية الواسعة من آثار التاريخ القديم ،  
وتطور الإنسانية لا يدع مجالاً للأحلام الفردية ، وإنما أمم  
الشرق تريد أن تنهض كل أمة تقوم ب شأنها وأن يوجد بينها  
تحالف لرقها الاقتصادي ولرد المعتمدي .

(١) ليون - في ٢٦ أغسطس سنة ١٩٢٣ م .

● وأضيف إلى هاتين النقطتين نقطة ثالثة هي أنه قد يكون من الصواب أن يجعل من الأمور الأولى التي يقوم بها في نهضة الشرق بعد استقلال شعوبه بث حركة علمية ( إحياء العلوم الشرقية ) تؤسس على علوم الشرق القديمة مع بث روح ما استفاده الغرب من التجارب حتى الآن فليس للعلم وطن . وفي الوقت ذاته يعمل على تنمية الموارد الاقتصادية في كل بلد من البلاد الشرقية حتى تخلص من الاستعمار الاقتصادي الذي لا يقل خطراً عن الاستعمار السياسي <sup>(١)</sup> .

أرى أن الغرب لا يحسن تقليده إلا في الأشياء المادية ، فهو متفوق فيها تفوقاً لا ينافى فيه . أما الأشياء المعنوية فيحسن بالشرق أن يواصل تاريخه المجيد دون أن يقلد الغرب في الجوهر ، وإن أخذ منه الشكل <sup>(٢)</sup> .

● أرى أنه يمكن البدء عملياً في نهضة الشرق الأدنى بالسعى في جمع مؤتمر ( في القاهرة أو في الآستانة ) يضم مندوبي من مصر وتركيا والعجم والأفغان والمحجاز ، وهي البلاد الشرقية ( الإسلامية ) المستقلة ولو نظرياً ، ويقسم هذا المؤتمر إلى ثلاث لجان :

اللجنة الأولى : مهمتها وضع أصول للقانون الدولي العام للأمم الشرقية ( ويقتدى في ذلك بمثال الجمهوريات الأمريكية

(١) ليون - في ٢٧ أغسطس سنة ١٩٢٣ م .

(٢) ليون - في ٢٧ أغسطس سنة ١٩٢٣ م .

التي عقدت عدة مؤتمرات للبحث في تقوية الجامعة الأمريكية آخرها عقد في السنة الماضية ، ويحسن الاطلاع بالتفصيل على طريقة العمل التي اتبعتها هذه المؤتمرات والنتائج التي وصلت إليها ، حتى تستفيد بما يمكن الاستفادة منه من تجارب غيرنا ) ، ويمكن من الآن أن يتوقع الشرقي وضع بعض أصول في هذا القانون الدولي : منها عدم مشروعية الحرب بين الأمم الشرقية ، واجداد هيئة تحكيم دائمة ، ووضع قوة تنفيذية تحت تصرفها بشكل ما ، واتخاذ مبدأ للأمم الشرقية يشبه مبدأ مونرو للجمهوريات الأمريكية ، ويتلخص في أن الأمم الشرقية لا تتدخل في أي تنازع بين الأمم الغربية إلا إذا كان شرفها أو مصالحها رهنا لهذا التنازع ، وفي الوقت ذاته يمكن لأية أمم شرقية أن تنظر بعين القلق لأية تدخل من الأمم الغربية في شؤون الأمم الشرقية ، وكل هذا لا يتنافي مطلقاً مع حسن العلاقات والتفاهم الحسن بين الشرق والغرب . وتعاضد الجميع على تقدم الإنسانية والعلم .

واللجنة الثانية : تكون لجنة مالية تبحث في الطرق الالزمة للتعاون على تنمية الموارد الاقتصادية للأمم الشرقية ، ووضع اتفاق لاتحاد جمركي بين هذه الأمم ، والنظر في تأليف شركات من الأفراد تعطي الأفضلية على غيرها من الشركات في القيام بالمشروعات التجارية والصناعات المختلفة ، ووضع اتفاق تشتراك بمقتضاه الأمم الشرقية في إنشاء طرق المواصلات المختلفة بينها تصل البعض بالبعض من سكك حديدية وتليفونات وتلغرفات وأتوبيسات وطيارات وغير ذلك مما وصل إليه العلم الحديث ،

والنظر في إنشاء مصارف شرقية تشجع الصناعة والتجارة والزراعة ، إلى غير ذلك من المسائل الاقتصادية الهامة .

واللجنة الثالثة : تكون لجنة علمية ، تضع أساساً لنهضة علمية عامة دعمتها العلوم الشرقية القديمة ، مع بث روح العصر فيها ، والاستفادة من علوم الغرب بالقدر الذي يتعارض مع عادات الشرق وتقاليده ، ولا يأس من جعل أساس القانون المدني الشريعة الإسلامية في الجزء المدني منها بعيد عن العقائد والدين ، مع النظر في الطرق الالزمة للسير بالشريعة حتى تصل إلى القرن الذي نعيش فيه ، ومتى كانت الشريعة أساساً للقوانين المدنية في الأمم الشرقية سهل على اللجنة العلمية وضع مشروع للفانون الدولي الخاص الموحد تطبقه كل الأمم الشرقية على السواء .

وتحتاج اللجنة العلمية وضع قواعد وعقد مؤتمرات علمية من وقت آخر - والمضي في بث تعليم اللغة العربية في البلاد التي لا تتكلم بها واتخاذها لغة رسمية للمؤتمرات والحكومات وإنشاء مجتمع علمية لغوية وفنية .

هذه بعبارة مختصرة الخطوة الأولى التي يجب أن تخطوها بحذر وتمهيل وإمعان ، فإذا أحسناها كانت أساساً لنهضة العامة . وأرى أنه قبل تقرير عقد هذا المؤتمر يجب أن تثبت هذه الفكرة في الأمم الشرقية الخمس التي عدتها حتى تضج في أوساطها المختلفة ، وحتى تتمكن فئة من كل أمة من بحث المشروع من جميع نواحيه وإعداد تقارير مفصلة في كل نقطة من نقطه ، ولا أقل من عام أو عامين لتوافر ذلك ، فإذا نضجت

الفكرة وتم إعداد التقارير لدى كل أمة نظر في عقد المؤتمر . وفي الجهة التي ينعقد فيها ، ولا أتعرض من الآن للفصل فيما إذا كان عقد هذا المؤتمر يكون بصفة رسمية ، من جهة الحكومات أو بصفة غير رسمية من جهة الأمم ، فإن هذا - على ما أرى - أهميته في الشكل دون الجوهر ، وعلى كل حال فإذا رأينا أنه إذا توافر عقد المؤتمر بصفة رسمية فيحسن تأليف لجان غير رسمية إلى جانب اللجان الرسمية تكون أكثر حرية من هذه في مباحثتها فتساعدها ، وقد لا يكون غريباً عن أعمال هذا المؤتمر أن يبحث في مسألة الخلافة الإسلامية وما تستطيع أن تقوم به من تقوية الروابط بين الأمم الشرقية .

وأرى أنه يحسن مبدئياً أن تعقد لجنة تضم بقدر ما يمكن عدداً من علماء كل أمة تكون مهمتها تنظيم النقط التي سيبحث فيها المؤتمر ، والسعى في إنشاء فئات في كل الأمم وتوزيع هذه النقط عليها لبحثها ، وتبقى اللجنة واسطة الاتصال بين هذه الفئات المختلفة عند إعداد تقاريرها حتى تحصل كل فئة على المعلومات التي تنقصها عن البلاد الشرقية الأخرى من فئاتها التي تعمل في إعداد التقارير في نفس هذه النقط ، فإذا انتهت الفئات من إعداد تقاريرها تقوم اللجنة بتنظيم مكان وزمان لانعقاد المؤتمر <sup>(١)</sup> .

#### ● الاشتراك في مشروع كمشروع الشرق الأدنى يقتضي

ما يأتي :

١ - دراسة اللغتين التركية والفارسية .

(١) ليون - في ٨ سبتمبر سنة ١٩٢٣ م .

- ٢ - دراسة تاريخ البلاد العربية والتركية والفارسية ، القديم والحديث .
- ٣ - دراسة جغرافية هذه البلاد بالتفصيل .
- ٤ - دراسة النظام السياسي والدولي الخاص بكل من هذه البلاد ، والحالة الاجتماعية من وجوه كثيرة ، كالتقاليد والعادات والدين والتعليم والمركز الاقتصادي والمالي .
- ٥ - تتبع حركة الجامعة الأمريكية وما يشبهها من الجامعات الأخرى <sup>(١)</sup> .

أقصر كلامي هنا على نهضة علمية في مصر تكون أساساً للنهضة العلمية في بلاد الشرق الأدنى . ووددت لو أتيح لمصر أن تكون من البلاد الشرقية كإيطاليا من البلاد الغربية في عهد إحياء العلوم ، والعمل على إيجاد هذه النهضة العلمية يحتاج إلى وقت ومجهد كبير وحاجزاً لو يُنْدَى بتكوين مجتمع علمية لغوية وفنية تتولى قيادة النهضة ( وإن كنت أرى أن الجامع العلمية لا ينجح تأسيسها قبل وجود النضفة ذاتها ) . ولا بأس مطلقاً ، بل من الضروري أن نستفيد من علوم الغرب حتى فيما كتبه عن العلوم العربية ، وعلى شرط أن يكون لتكويننا العقلي ومزاجنا الجنسي أثر كبير فيما نقله عن الغرب ، ولنا أسوة بالعرب عند نقلهم عن اليونان . وبأوربا لما نقلت علوم العرب ، وقد أعود إلى هذا الموضوع المهم الذي يحتاج إلى كثير من العناية .

(١) مليون - في ٧ سبتمبر سنة ١٩٤٣ م .

توحيد نظام التعليم في مصر من الأمور المرغوب فيها . ولكنى أعتقد أنها غير ممكنة التحقيق في الوقت الحاضر ، ولذا يحسن الاقتصار على التقريب بقدر المستطاع بين التعليم الشرقي المخصوص والتعليم الغربي المخصوص (١) .

● قد يكون فصل الخلافة عن السلطة في تركيا فيه فائدة أن يسهل على الأمم الإسلامية في الشرق الأدنى أن تظهر تعلقها بالخلافة دون أن يكون في ذلك معنى تبعية سياسية لحكومة تركيا . وقد تكون الخلافة وهي هيئة قائمة بذاتها مستقلة عن الحكومة التركية تصلح بهذا الشكل أن تكون نواة لتفاهم بين هذه الأمم (٢) .

● متى توفر الفرد على الكرامة الشخصية والكرامة القومية استحال أن يندمج في شخصية أمم أخرى أو يذوب فيها ، ومحافظة الأمة على شخصيتها وطابعها الذاتي لازم نهوضها بين الأمم (٣) .

● والجامع الأزهر يحتاج إلى كثير من الإصلاح ، فلو جعل على ثلاثة أقسام . القسم الابتدائي وهذا ينتشر في كل البلاد ، والقسم الثانوي ، منه ما يُعد لقسم الدين والعقائد و يجعل مركزه في الأزهر الحالي وفي كل المديريات ، ومنه ما يُعد لقسم

(١) ليون - في ١٠ سبتمبر سنة ١٩٢٣ م .

(٢) ليون - في ٢٩ سبتمبر سنة ١٩٢٣ م .

(٣) ليون - في ٣٠ سبتمبر سنة ١٩٢٣ م .

الآداب ، وهو القسم الثانوي بمدرسة دار العلوم. ومنه ما يُعد لقسم الفقه الإسلامي ( القانون ) وهو القسم الثانوي بمدرسة دار القضاء ، ويجعل منهاج الدراسة في هذه الأقسام مناسباً لما يُعد الطالب نفسه لأجله من العلوم ، مع جعل المبادئ الأساسية للغة العربية والعقائد مشتركة في الجميع ، ومع مراعاة إدخال لغة أجنبية شرقية ( الفارسية أو التركية ) ولغة أجنبية غربية ( الفرنسية أو الإنجليزية ) في منهاج دراسة القسم الثانوي بدار العلوم . ثم يأتي بعد ذلك الأقسام العالية ، وهي قسم الدين والعقائد وهو القسم العالي بالأزهر الحالي ( ويراعى فيه دراسة تاريخ الأديان الكتانية وخلاصتها المسيحية واليهودية ) - وقسم الآداب وهو القسم العالي بدار العلوم ، ويراعى فيه دراسة اللغة العبرية ، عدا التوسيع في اللغتين الأجنبيةتين الآخريتين ، وقسم الفقه والقانون وهو القسم العالي بمدرسة القضاء الشرعي ، ويراعى فيه دراسة اللغة الفرنسية ومبادئ القانونين اللاتيني والإنجليزى . وتكون كل هذه الأقسام مكونة لأكبر جامعة إسلامية شرقية يبقى لها اسمها القديم وهو الجامع الأزهر ، ويعد بكل قسم من الأقسام العالية درجات تعميم [ دبلوم - ليسانس ] ودرجات تفوق وتحصص ، وعالمية أو دكتوراه ، وأقسام خاصة بالشريعتين غير المصريين يراعى فيها حاجيات بلادهم المختلفة <sup>(١)</sup> .

● توحيد التعليم في مصر يصح أن يكون بروجراً لعمل منظم ومجهودات كبيرة ، فروح التعليم ليست واحدة في الأزهر وفي

(١) ليون - في ٢٦ أغسطس سنة ١٩٢٣ م .

المدارس المشتقة منه كالقضاء الشرعي ودار العلوم ، وفي المدارس التي تسير على منهاج أوربي كمدارس الحكومة والمدارس الحرة. ومن هذا التعليم المختلف تنشأ طبقات مختلفة بعيدة عن بعضها حتى في الزي . لا تفرق بينها الثروة ولا التعليم في ذاته ولا شرف النسب ، وإنما العقلية المختلفة التي هي نتيجة لازمة لتعليم مختلف ، فأحرى أن يعمل على تقويم مناهج التعليم حتى يتيسر الجمع بين كل هذه الطبقات في مدرسة واحدة ، وعند ذلك تتحقق وحدة نطق إليها في تكوين عناصر الأمة<sup>(١)</sup> .

● قرأت بعض ما كتب أخيراً عن السودان ، وعن أنه جزء من مصر ، وأنه حياتها ، وغير ذلك ، ولكن لم أر أننا عملنا أي مجهد في حفظ هذا الجزء الذي لا يتجزأ ، أو هذه الروح التي نموت بدونها . وعندى أن الطريقة العملية لذلك ( مهما كانت نتيجة المفاوضة مع الإنجليز ، وسواء انتهت باعترافها بوحدتنا مع السودان أو بإبقاء النظام الحالي ) هي أن نبادر من الآن بتحقيق ما نتحدث به في المجالس من أن السودان جزء من مصر . ولن يكون السودان جزءاً من مصر بمجرد تأكيدها ذلك ، بل يجب أن يتمزج القطران امتزاجاً تاماً ، وهذا ما أتصوره طريقاً عملياً لذلك :

يجتمع بعض أغنياء المصريين ويؤسرون شركة لاستثمار أراضٍ واسعة في السودان قرية من مصر ، ويجتهدون في ترحيل آلاف من فلاحي الوجه القبلي خصوصاً ، وهؤلاء

(١) ليون - في ١٠ أكتوبر سنة ١٩٢٣ م .

لا يتيسر عليهم الرحيل إلى السودان ؛ لأنهم يرحلون الآن بالليل من ديارهم ، إلى جهات أخرى بالقطر المصري لللاقاتيات . وتؤلف حركة منظمة يقودها أناس متذرون درسوا الأقطار السودانية دراسة عملية تكون مهمتها تسهيل المعيشة على هؤلاء الفلاحين ، واحتلاطهم بالسودانيين اختلاطًا تاماً بحيث يتزاوجون ، وتزداد حركة الترحيل سعة ، وحركة التزاوج انتشاراً حتى ينشأ في بعض عشرات من السنين جيل جديد مصرى سودانى يكون هو العامل الأقوى في جعل مصر والسودان قطراً واحداً . وفي أثناء انتشار هذه الفكرة يجب تأسيس مدارس حرة في السودان تكون مهمتها تعليم السودانيين والفلاحين المهاجرين وتهذيب أخلاقهم وإفهامهم أنهم أخوة متضامنون في السراء والضراء . وتؤلف بعثات على نفقة من يتطلع لهذا العمل الصالح من المصريين يرسل فيها من يتولى فيه الذكاء من أبناء السودان حتى يتعلم تعليماً عالياً في مدارس مصر مع بث روح التضامن ووحدة وادى النيل في نفسه ، ويكون هؤلاء هم دعامة الوحدة في السودان عند رجوعهم إليها . وليحضر المصريون أن يملكون مرفاق الحياة على السودانيين ، أو يعاملوهم معاملة الأجانب المستعمرين ، وليجتهدوا أن يحببوا لهم ، ووحدة الدين واللغة كفيلة بتسهيل هذه المهمة الدقيقة .

والإنجليز - مهما كان نفوذهم في السودان وسلطتهم - لا يمكنهم مقاومة هذه الحركة إذا نفذت بنظام وتدبر ، ولن يستطيعوا مجاراةنا في ذلك ، فنحن نمتاز عنهم بقرب الدار

وحدة اللغة والدين مما يسهل علينا العيش ، وما يجعلنا نحقق بالفعل ما نقوله الآن باللسان <sup>(١)</sup> .

● لو كان للمصريين باعتبارهم أفراد مصالح مباشرة في السودان لعرفوا كيف يتمسكون بالوحدة ، وخير طريقة لذلك دفع الممولين لشراء أرض في السودان وإرسال اليد العاملة من الصعيد للعمل في هذه الأراضي والاختلاط بأهالي البلاد ، وعند ذلك إذا فكر الإنجليز في سلب السودان قام في مقدمة المصريين لمقاومتهم أولئك المهاجرين يدافعون عن مصالح مصر وعن مصالحهم الشخصية <sup>(٢)</sup> .

● « الجامعة الشرقية » و « الجامعة الإسلامية » و « الجامعة الطورانية » و « الجامعة العربية » و « الجامعة الفارسية » بل و « الجامعة المغربية » ما هي إلا أسماء مختلفة قد تدل على معانٍ مختلفة من وجهة الجنسية ، ولكن ليس أسهل من التوفيق بينها ، بل إن مصلحة الشرق تقتضي أن تعمل كل جامعة في تحقيق أغراضها ، فإذا حققت ما ترمي إليه أمكن إيجاد الروابط المتينة التي تربط هذه الجامعات بعضها بعض ، فلتعمل الأتراك على نشر الدعوة الطورانية في بلاد القوقاز والتركمان ، ولتعمل العجم على لم وحدتها ، ولتعمل العرب على إحكام روابط الجزيرة ، ولتقسم مصر بما يجب عليها من جعل وادي النيل وحدة سياسية كما هو وحدة طبيعية ، ولتستقر بلاد

(١) ليون - في ١٠ أكتوبر سنة ١٩٢٣ م .

(٢) باريس - في ١٢ يناير سنة ١٩٢٤ م .

المغرب بما بينها من روابط تاريخية ، ثم إذا نهضت كل هذه الأمم المختلفة الأجناس واللغات كل أمة في الجامعة الصغرى التي تجمعها بغيرها من الأمم أمكن عند ذلك تحقيق وجود لتلك الجامعة الكبرى « الجامعة الشرقية » أو « الجامعة الإسلامية » بمعنى واسع ، وهذا لا يتناقض مع ما أشرت إليه قبلًا من لزوم انعقاد مؤتمر شرقي تشارك فيه الأمم الشرقية المستقلة ، فإن من شأن هذا المؤتمر أن يسهل على كل جامعة عملها وألا يجعل عمل كل منها يضر بعمل الأخرى ، وأن يحقق شيئاً من الوحدة والتضامن في عمل الجميع <sup>(١)</sup> .

● يجب التفكير في ربط الأمم الشرقية بروابط اقتصادية ولغوية وقانونية قبل التفكير في ربطها بروابط سياسية فإن هذه تأتي تالية لتلك ، ومثل ذلك الدول الألمانية . ولتطبيق ذلك علميًّا يمكن البدء بالنهضات الآتية :

- ١ - نهضة تناول الشريعة الإسلامية وجعلها مطابقة لروح العصر ، وهذه النهضة تنتشر في كل الدول الشرقية .
- ٢ - نهضة تناول اللغة العربية وإدخال ما يجب إدخاله عليها من التعديلات ، وتوحيد اللهجات المختلفة فيها يقدر الإمكان ، وهذه النهضة تنتشر في البلاد العربية كمصر والشام وبلاد العرب والعراق وبلاد المغرب .
- ٣ - نهضة اقتصادية وتناول ربط البلاد المستقلة بمعاهدات تجارية واقتصادية واتحاد جمركي أو ما يشبهه ، وهذه النهضة

(١) ليون - في ١٩ أكتوبر سنة ١٩٢٣ م .

لا تيسر إلا في البلاد المستقلة كما تقدم كتركيا والعجم والأفغان والخجاز ومصر عندما يتم استقلالها.

٤ - نهضة لإحياء العلوم والمعارف الشرقية ، وبخاصة الإسلامية ، وهذه تتناول جميع الدول الشرقية ، كما تناولت حركة إحياء العلوم في أوربا أمم الغرب التي كانت مستعدة لذلك . ومن المفيد جدًا أن يبدأ في تولي هذه النهضات جمعيات مؤسسة على مجهودات الأفراد ، فإن كل عمل من هذا القبيل يبدأ دائمًا بجهودات أفراد قبل أن تفكر فيه الحكومات ، والواقع أن الأفراد هم الذين يؤسسون الجمعيات ، وهذه هي التي تدرس الخطوات العملية للوصول إلى غرضها ، وتأتي الحكومات من بعد ذلك وتأخذ بالنتائج التي وصلت إليها الجمعيات ، وأرى أن هذه الجمعيات يجب أن تعدد بعده الأغراض . فمثلاً توجد جمعية تعمل للجامعة العربية ، وهذه تقتصر عملها الأساسي على شد الروابط العربية بعضها بعض وبخاصة اللغة العربية ، وجمعية تعمل للجامعة الطورانية ، وأخرى للجامعة الفارسية وهكذا ، وكذلك يجب أن توجد جمعيات أعم من هذه تعمل للجامعات الشرقية ( الإسلامية ) وتتولى أعمالاً معينة مشتركة بين الجميع ، فجمعية مثلاً تتولى القيام بنهضة الشريعة الإسلامية ، وأخرى تبحث في العلاقات الاقتصادية بين الدول الشرقية ، وثالثة تقوم بنهضة إحياء العلوم والمعارف الشرقية. ومني توافر العدد الكافي من هذه الجمعيات ونظمت نظاماً متيناً أمكن إيجاد سبيل للتفاهم بينها وأمكنها أن تعقد مؤتمرات سنوية

تبادل فيها ما وصلت إليه من النتائج ، وأعتقد أنه يمكن وقت ذلك لتلك الجمعيات تهيئة السبيل لعقد المؤتمر الشرقي العام الذي أشرت إليه في مذكراتي السابقة .

ويجب ألا ننسى أنه يحسن تخلية السبيل لكل جامعة من الجامعات الشرقية للعمل بقدر ما تستطيع ، ومن الخطأ أن نفهم أن هناك جامعة شرقية واحدة بل إن الشرق الأدنى والدول الإسلامية نفسها لا يمكن أن تجتمع على شيء واحد غير دين الإسلام ، بل يحسن أن تميّز تماماً بين ثلاث جامعات مستقلة :

١ - الجامعة العربية .      ٢ - الجامعات الطورانية .

٣ - الجامعة الفارسية .

ولكن يجب من جهة أخرى أن تربط هذه الجامعات الشرقية الثلاث بروابط متينة من الدين والقانون والتجارة ولذلك قلت : إنه يجب تأليف جمعيات يكون عملها ربط هذه الجامعات الثلاث بعضها ببعض . وجعلها تسير في تيار واحد ، دون أن تقف جامعة عشرة في طريق الأخرى ، بل يجب عند اللزوم أن تساعد كل جامعة الأخرى على تكوينها . ومتى تكونت هذه الجامعات الثلاث أمكن أن يوجد بينها بفضل الروابط التي تربطها من دين وقانون وتجارة جمعية أمم شرقية وقانون دولي شرقي <sup>(١)</sup> .

● أفكر في أنظمة سياسية للبلاد العربية ، من قبيل أنظمة

---

(١) باريس - في ٣٠ أكتوبر سنة ١٩٢٣ م .

التمسا وال مجر لما كانتا متهدتين من قبل ، على أن الكلام في هذا قد يكون قبل أوانه ، ولكنني لا أملك من التفكير في مملكة ثلاثة تتكون من مصر والسودان وسوريا .

إني على يقين تام من أن السعي لاستقلال مصر ووحدتها مع السودان يجب أن يتقدم كل مسعى في سبيل تحقيق الجامعات الشرقية ، غير أنني أعتقد أن التفكير في هذه الجامعات من الآن لا يكون قبل أوانه ؛ لأن مصر المستقلة تحتاج في حياتها الجديدة إلى منهاج مرسوم لها بعقل رشيدة تسير فيه بين دول الشرق . ومصر تخسر كثيراً على ما أعتقد إذا انصرفت بعد استقلالها إلى تقليد الأوروبيين في مدنيةهم تقليداً تاماً ، ونسى أنها من أهم الدول الشرقية . وغير هذا فإن مصر في حاجة إلى نهضة علمية وخاصة إلى إحياء الشريعة الإسلامية وبث روح العصر فيها ، وكل مصري متعلم ينظر إلى تقاليدنا القومية وتاريخنا ومدنيةنا القديمة بغير تقدير كاف يكون إما مخططاً أو يائساً ، ولا تستفيد من الخطأ ولا من اليأس ، وعندى أنه يحسن الآن البدء بنهضة علمية ترمي إلى إحياء العلوم العربية ، ونشر هذه الحركة في مصر والشام والجزائر وال العراق وغيرها من البلاد العربية ويلتفت التفافاً خاصاً إلى اللغة والشريعة ، ومتى نجحت هذه الحركة العلمية تلتها نهضة اقتصادية ثم يأتي بعد ذلك الارتباط السياسي (١) .

#### ● الجامعة العربية من أهم الجامعات الشرقية ولكن تحقيقها

(١) باريس - في ٣١ أكتوبر سنة ١٩٢٣ م.

محفوف بالصاعب لسبعين :

- ١ - نفوذ الدول الأجنبية في جميع الأقطار العربية ، فإنجلترا في مصر وفلسطين والعراق وجزيرة العرب ، وفرنسا في الشام وببلاد المغرب ، وإيطاليا في طرابلس .
- ٢ - كراهة جزء كبير من العرب للترك وميلهم إلى صبغ الجامعة العربية بصبغة عداء للجامعة الطورانية ، ويظهر أن هذا الميل العدائى يشجعه ما يديه بعض الأتراك من النزق والعداوة للعرب .

وعلى أنه يمكن مع حسن التفاهم أن يسود الرفاق بين العرب والترك ، والمصريون خير معين على إيجاد هذا التفاهم فهم لا يكرهون الترك ويحبون إخوانهم العرب والترك لا مصلحة لهم في معاداة العرب ، بل يخسرون كثيراً من ذلك . ولكن عقدة المسألة هي نفوذ الدول الأجنبية ، وبخاصة إنجلترا ، فمطامع إنجلترا معروفة في إنشاء إمبراطورية عربية تكون تحت حمايتها ( لتحمي بها طريق الهند ولتقاوم بها نفوذ الأتراك في الشرق ) . فيجب التبصر قبل الإقدام ، وعلى كل من يسعى لإنشاء جامعة عربية أن يفكر في أمرين أساسين :

- ١ - إزالة عوامل الخلاف بين العرب والترك وجعل الجامعتين العربية والطورانية تسيران جنباً إلى جنب تساعد كل منهما الأخرى ، ولا تعارض نفوذها في الدائرة المرسومة لها ، وذلك يكون بجهودات تبذل لدى الشعب التركي والشعوب العربية .

٢ - الخذر والالتفات إلى عين إنجلترا الساهرة ، فهى ترصد بواسطة أعوانها الكثرين المنثنين في الأقطار العربية ، كل حركة ترمى إلى إيجاد الجامعة العربية وتحاول أن تستفيد منها بكل ما تستطيع ، وهنا يحتاج القائمون بأمر الجامعة العربية إلى كثير من المهارة السياسية والتبصر في كل خطوة يخطوونها ، لا سيما والأمر يزداد تعقيداً بوجود فرنسا إلى جانب إنجلترا في الشام ، فالشاميون يغضون طبعاً الفرنسيين ، ويستفيد الإنجليز من هذا الشعور ومن علاقاتها المعروفة مع بيت ملك الحجاز الذي كانت منه أمراء لمالك عربية تحت نفوذهما. والأمر الواجب القيام به الآن هو إيجاد جامعة عربية صديقة للجامعة الطورانية ، وبعيدة عن نفوذ إنجلترا مع الاجتهد في عدم تكين إنجلترا وفرنسا وإيطاليا من الانفاق على المسائل العربية حتى لا تجتمع هذه الدول الثلاث عقبة في سبيل إنشاء الجامعة ، وحتى يمكن الاستفادة مما يقع بينها من خلاف <sup>(١)</sup> .

● منهج عمل المصرى الذى يريد أن يعمل خير بلاده ينقسم إلى قسمين : السياسة الداخلية ، وتشمل نشر التعليم ، وإصلاح الأخلاق ، وإدخال الإصلاحات الاجتماعية الملائمة للوسط ، وتحسين حال الفلاح المصرى ، والعنابة بالصناعة والتجارة ، وربط السودان ومصر بروابط اقتصادية واجتماعية وعلمية وسياسية ، وإصلاحه على النحو الذى يدخل به الإصلاح في مصر ، وتنمية وسائل القوة المادية في مصر للدفاع

(١) باريس - في ١٠ نوفمبر سنة ١٩٢٣ م .

عنها وقت الحاجة ، كإدخال التجنيد الإجباري ، وتهذيب التعليم العربي ، وتناول شباب مصر بنصيب منه بما يجعل منهم عند الشدة جنوداً يدافعون عن بلادهم إلى جانب الجنود الرسميين ، وإنشاء أسطول قوي يتلاعماً مع مركز مصر البحري ، وتعليم الشعب المصري كيف يحكم نفسه ، وذلك يكون بتطهير الإدارة وتنظيمها ، ونشر التعليم الذي يرمي إلى معرفة كل فرد حقوقه وواجباته ، وبث روح الكراهة الذاتية في نفس كل فرد حتى يعلم معنى الحقوق العامة ، كحرية الرأي والحرية الشخصية ، ومنى تم تعليم الشعب أمكن تكوين رأي عام قوي ثابت لا يدفع وراء الأشخاص ، وأمكن تكوين تقاليد سياسة مصر مبنية على أساس ثابت . وتبني كل هذه الإصلاحات على أساس شرقي (إسلامي) ديمقراطي .

أما السياسة الخارجية ، فترمي إلى صد غارة الغرب والوقوف أمام مطامعه الاستعمارية في الشرق الأدنى (العالم الإسلامي) ، وتوثيق الروابط بين أمم الشرق الأدنى ، والبدء بالروابط الاجتماعية والاقتصادية ، ثم البحث في خير الروابط السياسية التي تربط الأمم العربية ، وبعد ذلك الأمم الشرقية (الإسلامية) ، والعمل على نشر السلام في العالم وسعي الأمم جمِيعاً فيما هو لخير الإنسانية <sup>(١)</sup> .

إن اتحاد دول الشرق الأدنى ، الذي يجب على كل شرقي

(١) باريس - في ١٢ يناير سنة ١٩٢٣ م .

أن يسعى إليه ، يتضمن غرضين :

الأول : الدفاع عن مصالح تلك الدول ودفع الاعتداء المركز على القوة عن أن ينتهك حرمات كل حق مقدس من حقوقها .

الثاني : إذا رأى هذا الاتحاد أنه ليس هناك قوة ظالمة تفتal حقوق دولة . وأن روح الإخاء بدأت تسود في العالم ، فعندئذ تبدأ مهمة أخرى سامية للاتحاد ، وذلك بأن يجمع مجهودات دولة وينظمها في سبيل تقدم الإنسانية ، ونشر المدنية الصحيحة في العالم ، عاملًا في ذلك مع الغرب على قدم المساواة والإخاء وحب الإنسانية <sup>(١)</sup> .

● من مبادئ الإسلام مبدأ يجعله سباقًا لجمعية الأمم عامة لا ينطرق إليها الضعف :

١ - المساواة بين الشعوب والأفراد ، فليس لعربي على أعمى فضل إلا بالتفوى .

٢ - المناداة بأن الإسلام مفتوح لجميع البشر وأنه دين الإنسانية جماء <sup>(٢)</sup> .

● إن فكرة القومية دبت في الشرق ، ولا يمكن أن تنتشر ، وكل ما يتطلب من الشرقيين هو أن يتذمروا التاريخ ، فيبروا أن الغرب انتشرت فيه هذه الروح وأصبح القوم أقواماً ، ولكن كانت نتيجة المبالغة في هذا المبدأ أن صار كل قوم عدواً للأقوام الأخرى ، ووقع بينهم الحروب . فالشرق إذا أراد أن يبني

(١) باريس - في ٢٥ فبراير سنة ١٩٢٤ م .

(٢) باريس - في ١١ أبريل سنة ١٩٢٤ م .

نهضته على مبدأ القومية فلا يجد له في الوقت ذاته من أن يوجد شيئاً من الاتصال بين أقوامه المتعددة في مبدأ نهضتها ، حتى يسهل بعد ذلك أن تكون هذه الأقوام على صفاء ووداد ويعجمها كثير من عوامل التوحيد <sup>(١)</sup> .

● أحاول هنا أن أرسم باختصار خطة للعمل ( لإنشاء جامعة للأمم الإسلامية ) :

١ - السعي في إنشاء معهد للقانون الدولي منظور إليه من الوجهة الشرقية ، ويكون مجمعاً لعلماء القانون الدولي في الشرق الأدنى يجدون فيه متسعاً لنشاطهم العلمي ، من تأليف والقاء محاضرات ووضع مشروعات ، ويكون متصلة بما يوجد من الجامع الدولي في الغرب ، ويلحق بهذا الجامع معهد لتدريس القانون الدولي بفروعه ، وإذا أمكن التوسيع في المشروع كان هذا المعهد مدرسة جامعة على ثلاثة أقسام :

قسم سياسي قسم للصحافة - قسم للعلوم الاقتصادية والمالية ، وبذلك يمكن تخريج من يصلح لتولي الوظائف السياسية في السفارات والقنصليات ووزارة الخارجية على العموم ، وتخريج من يستطيعون العمل في الصحافة بعد تزويدهم بما يحتاجون إليه من المعلومات في مهنتهم الكثيرة التشعب ، وأخيراً تخريج إخصائيين في المسائل الاقتصادية والمالية بحيث يمكن أن نجد حاجتنا فيما يتعلق بالمسائل الاقتصادية على العموم وبالأخص في أعمال المصارف

---

(١) باريس - في ١١ أبريل سنة ١٩٢٤ م .

والبورصات . وواضح أن هذا المعهد إذا وصل إلى هذا الحد من التقدم انفصل عن المجتمع العلمي الشرقي للقانون الدولي ، وصار كل في طريقه .

٢ - إنشاء معهد لتدريس الشريعة الإسلامية في ظل القانون المقارن ، وهذا يمكن إلحاقه بمدرسة الحقوق .

فإذا انتشرت فكرة تجديد الشرق وإحياء علومه بفضل هذين المعهدين وبفضل ( ما عسى أن ينشأ من المجالات لنشر هذه الفكرة ) تبدأ الخطوة الثانية ، وهي جمع مجهودات من يعملون في هذا السبيل ، وتنظيم تلك المجهودات فيما يقرب من حزب يكون « بروجرامه » مبنياً على أمرين أساسين :

أولاً : تأسيس دعائم قويمة تبني عليها أنظمة البلاد العلمية والاقتصادية والدعائية ، وتراعى في الأنظمة العلمية فكرة تجديد الشرق ، وفي الأنظمة الاقتصادية إعطاء أكبر قسط ممكن من العدالة والمساواة في حالات الناس الاقتصادية .

ثانياً : ربط دول الشرق الأدنى بعضها بالبعض بروابط اقتصادية وعلمية والسعى في إنشاء جمعية أم لهذه الدول تجمعهم على أساس المساواة والاستقلال وتكون وسائل العمل لهذا الحزب ما يأتي :

١ - لتحقيق الغرض الأول ، يوالى الحزب تعهد نهضة إحياء الشرق وتجديده ، ويساعد على نشوء هذه النهضة التي تكون قد وجدت بالفعل ، أن يساعد على تأليف الجمعيات والمعاهد العلمية التي تنشر علوم الشرق وترقيها في ظل العلوم

ال الحديثة ، وذلك كالنهوض باللغة العربية وأدابها ، ونشر اللغات الشرقية ( التركية والفارسية على الأخص ) ، والنهوض بالشريعة الإسلامية وعلوم العرب ، ودراسة المدنيات الشرقية القديمة وتاريخها ، والاهتمام بصفة خاصة بالعلوم الاجتماعية بحيث تدرس بقدمها الذي وصلت إليه في العصر الحاضر ، مع بث الروح الشرقية فيها ، ومراعاة أن الغرض من دراستها القيام بالقسط الواجب على الشرق من النهضة بالعلوم ، بحيث يساعد الغرب على تقدمها ، ولا يظل واقفًا من الغرب موقف التلميذ من المعلم . هذه إحدى الوسائل وتتلخص في السعي في تجديد مدينة الشرق وعلومه بواسطة الاتجاه إلى الحكومة نفسها ، وذلك بالقبض على زمامها ، أو على الأقل بایجاد عنصر قوي له تأثير محسوس في أعمال الحكومة ، وذلك بأن يتقدم أفراد الحزب الذين يأنسون في أنفسهم استعدادًا للحياة البرلمانية للانتخاب ، ويكونون حزبًا برلمانيًا داخل الحزب الأصلي يعمل على وضع القوain الازمة لتنمية الحركة الشرقية ( الإسلامية ) ومدتها بما يلزم من المال ، والاهتمام على الأخص بالجانب الاقتصادي والجانب الداعي من هذه الحركة .

٢ - لتحقيق الغرض الثاني تتبع وسائلتان محاذيتان للوسائلتين المتقدمتين وهما :

- ١ - الاتجاه إلى الأمم الشرقية ، لا الحكومات ،
- ٢ - ایجاد نهضة لإحياء العلوم والمدنيات الشرقية . وسبيل ذلك اللغة والشريعة والجنسية والتاريخ . ثم الاتجاه إلى

الحكومات الشرقية ( متى تكونت أحزاب برلمانية على مثال الحزب المصري في الدول الشرقية الأخرى ) ، لحملها على الارتباط بعضها بالبعض ارتباطاً اقتصادياً وسياسياً وذلك بإنشاء جمعية الأمم الشرقية <sup>(١)</sup> .

● المسألة الشرقية اسم كانت تفهم منه أوروبا حتى الحرب العالمية الكبرى تنازع الدول الغربية على اقسام بلاد الشرق ( التابعة للإمبراطورية العثمانية ) فالفكرة الأساسية هي فكرة تنازع ومخاضة بين هذه الدول على نصيب كل منها في الغناء ، ومن هذا كان إذا ذكرت المسألة الشرقية اقتربن معها ذكر المنازعات التي قامت بين هذه الدول بشأن هذا التقسيم . أما اليوم فقد آن لأوروبا أن تفهم أن هذه الفكرة وإن كانت باقية إلا أنه زاد عليها أن تلك البلاد التي تنتهي ويقتسم أهلوها قد انتهت ، وهي تطالب الآن باحترام حقوقها وبردها إليها ، فلم تعد المسألة الشرقية اليوم تنازعًا بين دول الغرب فحسب ، بل هي أيضًا سلسلة من مجهودات قوية تقوم بها أم ( إسلامية ) كبيرة في سبيل تحريرها <sup>(٢)</sup> .

● إن تقوية الروابط الاقتصادية بين الدول الشرقية ( الإسلامية ) مسألة تحتاج إلى بحث دقيق ، فمن الممكن تصور عقد مؤتمرات عامة لبحث المسائل الاقتصادية . وكذلك عقد

(١) لاهي - في ٢٩ أغسطس سنة ١٩٢٤ م .

(٢) لاهي - في ١ سبتمبر سنة ١٩٢٤ م .

معاهدات تجارية بين هذه الدول ، وإنشاء المصارف بفروعها في البلاد الشرقية ، ولكن كل هذا غامض ويحتاج إلى تحديد دقيق ، وتحديده يحتاج إلى بحث اقتصادي دقيق . ولكن من المفيد جدًا التفكير في هذا ، فإن للمسائل الاقتصادية أهمية كبرى في تسيير السياسة وفي توطيد العلاقات الودية وفي توحيد المصالح ، والدعوة للمسائل الاقتصادية ، تروج في الغالب أكثر من رواج الدعوة للمسائل الأدبية والعلمية ، وكذلك نجاحها أسرع وأكثر إنتاجًا <sup>(١)</sup> .

قد تكون السياسة العملية للمصريين أن يعملوا على تقوية بلادهم (الجيش والبحرية والطيران والتعليم والصناعة والزراعة والتوسيع الاقتصادي) يستطيعوا بعد ذلك أن يعملوا على تحقق الاتحاد العربي وجمعية الأمم الشرقية <sup>(٢)</sup> .

---

(١) لاهاي - في ٥ سبتمبر سنة ١٩٢٤ م .

(٢) باريس - في ١٠ أبريل سنة ١٩٢٤ م .

## الإسلام والشرق<sup>(١)</sup>

طلب مني «السيد فتحي رضوان» - وهو شاب يحقق الصورة التي أحب أن يكون عليها الشباب الشرقي - أن أكتب كلمة في عدد «السياسة» الخاص بمؤتمر الطلبة الشرقيين . تتبعت باهتمام ما يقوم به هذا الشاب المتوفد عزماً وأملاً ، من الدعاوة للشرق ، ومؤتمر الطلبة الشرقيين . و كنت أحس في نفسي ، عند تبعي لهذه الحركة الجديدة ، يقية من جذوة عرفتها أشد ما تكون توقداً أيام الشباب ، عندما كتت في سن السيد فتحي . كنت إذ ذاك ممتلئ النفس إيماناً بمستقبل الشرق ، وبأن الرسالة التي أذأها للإنسانية ، على ألسنة الأنبياء وال فلاسفة ، لن تتم حتى يقوم الشرق من جديد ، وينهض في مستقبله بالأعباء التي اضططلع بها في ماضيه .

وأطالع نفسي اليوم فارى النار التي زكا أوارها لم تخب ولكنها كمنت في الأعماق ترقب وفود الترکو من جديد ، وأرى الإيمان الذي امتلأت به نفسي لم يتزعزع ، ولكنه انحدر إلى إيمان القلب ، وإيمان القلب أضعف الإيمان .

مرت سنتون مذ فرغت من وضع كتابي «الخلافة وتطورها لتصبح عصبة أمم شرقية» - وهو كتاب وضعته بالفرنسية عقب

(١) للدكتور عبد الرزاق السهوري . الأستاذ بكلية الحقوق المصرية - [مقال بملحق جريدة السياسة الأسبوعية - القاهرة - العدد ٢٩٣١ - الجمعة ١٤ جماد الثاني سنة ١٣٥١ هـ / ١٤ أكتوبر سنة ١٩٣٢ م . ] .

أن قَوْضَنَ الْفَرْكَ صَرَحَ الْخِلَافَةِ الْعُثْمَانِيَّةِ ، وَتَلَفَّتَ الْعَالَمُ الْإِسْلَامِيُّ  
أَشَدَّ مَا يَكُونُ حِيرَةً وَاضْطَرَابًا ، يَتَلَمَّسُ بَصِيرَتَهُ مِنَ النُّورِ يَهْتَدِي  
بِهِ وَسْطَ هَذِهِ الظُّلُمَاتِ ، وَهُوَ بَاقٌ إِلَى الْيَوْمِ يَتَفَقَّدُ ذَلِكَ النُّورَ .

أَخْدَتْ كَتَابِيَ - بَعْدَ أَنْ نَفَضَتْ مَا عَلَيْهِ مِنْ تَرَابَ -  
وَأَرْدَتْ أَنْ اسْتَلِمُ مِنْهُ تَلْكَ الرُّوحَ الَّتِي كَانَتْ تَهْزُّ أُوتَارَ نَفْسِيَ ،  
وَتَمْلِكُ عَلَيَّ مُشَاعِرِيَ ، وَأَنَا أَكْتُبُ السَّاعَاتِ الطُّوَالِ فِي مَوْضِعٍ  
الْخِلَافَةِ وَالشَّرْقِ وَالْإِسْلَامِ ، فَلَفَتَ نَظَرِي بِضَعْفَةِ أَسْطَرِ جَاءَتْ  
خَلَالِ الْمُقْدِمَةِ الَّتِي وَضَعَتْهَا لِلْكِتَابِ ، هَذِهِ هِيَ تَرْجِمَتِهَا :

« لَمْ أَتَرْدَدْ فِي أَنْ أَتَطْلُعَ فِي مَسَأَةِ الْخِلَافَةِ إِلَى حَلِّ جَرِيءَ ،  
هُوَ أَنْ يَتَطَوَّرَ ذَلِكَ النَّظَامُ فَيَصْبَحُ عَصَبَةً أَمَّ شَرْقِيَّةً ، وَكَانَ إِيمَانِيُّ  
يَمْسِكُ بِالشَّرْقِ أَشَدَّ رِسْوَانًا مِنَ أَنْ يَتَزَعَّزَ أَمَّامَ جَرَأَهُ هَذَا  
الْخَلَلُ ، فَإِنِّي قَوِيُّ الإِيمَانِ بِمَا هُوَ مُقْدَرُ لِلشَّرْقِ فِي مَسْتَقْبَلِهِ مِنْ  
عَظَمَةٍ وَجَلَالٍ ، وَقَدْ يَكُونُ حَلُمُ الْيَوْمِ حَقْيَقَةً فِي الْغَدِ ، وَكَمْ  
كَثُرَ الْحَالَمُونَ فِي أُورَبَا فِي الْقَرْنِ الْثَّامِنِ عَشَرَ ، يَتَمَنَّوْنَ تَنْظِيمَ  
جَامِعَةً تَضُمُّ شَتَّاتَ الْأَمَّ الْأُورَبِيَّةِ ، وَهَا نَحْنُ الْيَوْمِ فِي الْقَرْنِ  
الْعَشَرِيْنَ نَرَى هَذَا الْحَلْمَ قَدْ أَصْبَحَ يَقِيْنًا ، وَهَذَا الْخَيَالُ يَتَحَقَّقُ  
فِي جَامِعَةِ الْأَمَّ بِجَنِيفَ ، وَمَا هِيَ السَّنُونُ ، بَلْ مَا هِيَ الْقَرْوَنُ  
فِي حَيَاةِ الْأَمَّ ؟ .

عَلَى أَنَّ الشَّرْقَ فِي حَاجَةٍ إِلَى رِجَالٍ قَادِرِينَ ذُوِّي عَزِيمَةٍ ،  
وَهُوَ يَتَطَلَّبُ ، إِلَى جَانِبِ الْقَدْرَةِ وَالْعَزِيمَةِ وَالْتَّضْحِيَّةِ وَالْإِيْثَارِ ،  
فَالرِّجَالُ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ لِفَكْرَةِ جَلِيلَةٍ ، هُوَ إِحْيَاءُ الشَّرْقِ مِنْ  
جَدِيدٍ ، يَجِبُ أَنْ يَكُونُوا عِنْدَ حَدِّ قَوْلِ الشَّاعِرِ الْفَارَسِيِّ :

« ونار تضيء للناس وهي تحترق ». .

وأنى كثيراً ما أذكر الإسلام في خلال هذا الكتاب ، ولا أقصد من هذه الكلمة مجموعة من المعتقدات الدينية ، وإن كنت أشعر نحو هذه المعتقدات باحترام المسلم الخالص الإيمان ، ولكنى أقصد بالإسلام تلك الثقافة الإسلامية التي أنارت جوانب العالم في ظلمات العصور الوسطى ، فالثقافة الإسلامية ، لا الدين الإسلامي ، هو الذي يعنينى .

لقد ولد الإسلام في جوار دينين عظيمين سبقاً إلى الوجود – المسيحية واليهودية – فكان دين الأخلاق الكريمة ، وكان من أطهر وأنبل الأديان البشرية التي عمّت العالم .

ولكن الدين في الإسلام ليس كل شيء ، فالى جانب الدين توجد المدينة ، فاما الذين يؤمنون بتعاليم الدين فأولئك هم المسلمين ، وأما الذين يتؤمنون إلى الثقافة الإسلامية فأولئك هم أولاد ذلك الوطن الإسلامي الكبير ، وقد وسع المسلمين والنصارى واليهود ، عاشوا جميعاً تحت علم الإسلام طوال هذه القرون . بهذه المعنى الأخير يكون الإسلام والشرق شيئاً واحداً ، فإذا تحدثت عن أحدهما فكأنني أتحدث عن الآخر .

ولقد عاش في الخزيرة الإسلامية جنباً إلى جنب رجال أحرار في معتقداتهم الدينية ، وفلاسفة كبار ، وفقهاء وعلماء ، حملوا لواء العلم واضططعوا بأمانته ، هذا الجو الإسلامي ، الذي أوجد ابن سينا كما أوجد الغزالى ، هو الجو الذي أريد اليوم أن يعود ، هذا هو إسلام الأمس ، وإسلام الغد .

فهل آن لهذه الظلمات التي تحيط بالشرق أن تنقض عن هذا العهد الجديد ، وهل يستعيد الإسلام قوته وصفاءه ليقوم بما قام به من قبل في تخليد الشرق وعظمته ، وهل آن لنا أن نقول :

« الشرق بالإسلام ، والإسلام بالشرق » ؟

وقفت عند هذه العبارة الأخيرة : « الشرق بالإسلام ، والإسلام بالشرق » فازدحمت في خاطري المعاني تداعياً بعضها وراء بعض .

أية علاقة للإسلام بالشرق ؟ وهل الشرق - وقد تعددت فيه الأديان ، وازدحمت الملل - تقوم له قائمة إذا اتخد الإسلام طريقاً ينفذ منه إلى ما يطمح إليه من مجد ؟ بل هل يجوز التحدث عن الشرق كمجموع من الأمم ، وكل أمة شرقية شقت لها طريقاً في جهادها القومي ، وهي وإن كانت يعطف على جاراتها ، فإن لها من شأنها ما يصرفها عن أكثر من هذا العطف القلبي ، أليس من الخير - وقد علمنا من تاريخ المدينة الأولية ما علمناه - ألا نتكلّم عن الشرق إلا كما نتكلّم عن أوربا : مجرد تعبير جغرافي يشمل مدلوله أمّا متفرقة ، من جنسيات مختلفة ، ولغات متفاوتة ، وأديان شتى . وألا نتكلّم عن الإسلام إلا كما نتكلّم عن المسيحية : دين سماوي كريم ، نزل من عند الله ليظهر الوجودان ، فعرشه في القلوب ، وحكمه على الضمير ، ولا يعني بشؤون الدنيا ، ولا ينظر إلا إلى علاقة العبد بربه ؟

أو هل يكون الإسلام شيئاً غير المسيحية ، وتكون رسالة

محمد غير رسالة المسيح؟ هل قتل محمد قيسر في غرور الدنيا  
وزخرفة الملك ، فهان عليه أمره ، وفصل ما بينه وبين الله؟ أم أن  
الإسلام دولة إلى جانب الدين ، وملك إلى جانب العقيدة ،  
وقانون إلى جانب الشعائر؟

إذا كان أمر الإسلام هو هذا - وكل ما عندنا منه يثبت ذلك  
- فمن تكون رعایا تلك الدولة الإسلامية؟ أهم المسلمين  
وحدهم؟ أم هم كل من استظل برأية الإسلام ، وانتمى إلى  
الثقافة الإسلامية ، ولو كان غير مسلم؟

وما عسى أن تكون تلك الثقافة الإسلامية ، أليست هي روح  
الشرق تثنت علوماً وفنوناً وفلسفة ، ألم يبن صرح هذه الثقافة  
عقولٌ شرقية ، تنتمى كلها إلى الإسلام ، وإن كان ليس كلها  
مسلمًا؟ . أليست الشريعة الإسلامية - بعد أن تكون شريعة الله  
- هي شريعة الشرق ، منتزة من روح الشرق وضميره ، أوحى  
بها الله إلى عبد شرقي ، في أرض شرقية ، ألم يكن الفقد  
الإسلامي - كالفقه الروماني - شريعة إمبراطورية متراوحة  
الأطراف ، متباعدة التواحي ، قام عليها أمر الدولة ، واستقام بها  
السلطان والملك؟

من يعيد لهذه الشريعة جدتها بعد أن خلقت ، ومن يهيب فيها  
بالحركة بعد السكون؟ . أليس من المستطاع أن تخطى الشريعة  
الإسلامية أعناق القرون ، فتصبح شريعة العصر ، تتسع لمقتضيات  
الحضارة ، وتصبح شريعة الشرق ، دون تمييز بين دين ودين؟ .  
تعالى الله أن يكون الغربيون أقدر منا على فهم شريعته ، وهم غير

مسلمين ، فيرون أنها تصلح أن تكون مصدراً عالمياً للقانون<sup>(١)</sup> .

ثم ، أ يكون من الخطأ التحدث عن الشرق كمجموع من الأمم تربطهم أواصر من الجنس واللغة والدين ، بل يربطهم ما هو أشد من ذلك وأوثق : ماض مزدحم بجلال الأعمال ، مملوء بالذكريات الحبيبة ، حافل بما تقدسه الإنسانية من بطولة وما تمجده من سمو ، ذلك هو الماضي الذي يرتد إليه الشرقي فيلقى فيه النبع الصافي الذي يل غلته ، والنار المطهرة تذكرة في القلوب فتزييل ما فيها من رجس ودنس ، تلتقي عنده الأيصار ، وتقابل فيه العزائم ، فترى فيه مشكاة تبعث النور والأمل .

أليس الشرقي ابن الفراعنة الذين كتبوا مجدهم على صفحات الخلود ، أليس الشرقي ابن الفرس الذين تغللوا في صميم الحضارة ورفعوا لواء المدينة ، أليس الشرقي ابن العرب الذين قاموا أوصياء على الدنيا فأدوا الأمانة ونقلوا إلى الخلف خير ما ترك السلف ، أليس الشرقي ابن الترك الذين أقاموا دولة كان لها من الصولة ما اهتز له الدهر؟ أليس كل هذا تراث الآباء والأجداد ، تلقيناه ذكريات تهتز لها نفوسنا ، وتشتد بها عزائمنا؟ .

أنستبدل بذلك الماضي المجيد حاضراً لا تملك فيه من أمرنا شيئاً ، ثم لا تتطلع بعد ذلك إلى النهوض ، أي طريق للتضامن

(١) هذا هو ما قرره مؤتمر المقارن ، الذي انعقد أخيراً في مدينة «لاهاري » - من ١ إلى ٦ أغسطس من هذا العام . وسيفسح هذا المؤتمر ، في انعقاداته المقبلة ، مكاناً خاصاً لدراسة الشريعة الإسلامية ، باعتبارها مصدراً للقانون المقارن .

لا نسلكه ، وأي نوع من الوحدة لا نتحققه ، إذا كان في هذا التضامن وفي هذه الوحدة ما يدنسنا من الأمل ؟ .

الشرق يتحفظ للنهوض ، ولكنه ينهض لا ليناهض الغرب ، بل ليتعاون معه على خير الإنسانية ، فالغرب قد بقى وصيّاً على الشرق هذه السنين الطوال ، وقد آن لهذه الوصاية أن ترتفع ، وأن للإنسانية أن ترى أحد شطريها يتحرّك بعد أن كان مشلولاً .

ولكن ، أئّى لنا أن نتحدث عن وحدة الشرق ، وأي نوع من الوحدة يضم شتات هذه الأمم ، وهل توجد في الواقع أم شرقية ؟ . أليست القوميات في الشرق في أول عهدها من التكوين ، وأليس من تعجّيل الحوادث أن نتكلّم عن جماعة من الأمم الشرقية قبل أن تستكمل كلّ أمة مقوماتها وذاتيتها ؟ وهذا هو الغرب لم يبدأ التفكير في الوحدة إلا بعد أن نهضت فيه القوميات وسارت شوطاً بعيداً . فالشرق إنما يسير في أثر الغرب ، ومثله مثل الغرب في القرون الوسطى ؛ إذ تسقط الإمبراطورية الرومانية المقدسة كما تسقط الخلافة اليوم ، وإذ يقوم على أنقاض هذه الإمبراطورية التاريخية ، عدد كبير من القوميات ، كما تقوم الآن القوميات الشرقية وت تكون ، وإذ يضيء في أوربا نور إحياء العلوم والفنون كما ينبعش الآن في الشرق فجر هذه الحركات العلمية الجديدة ، فعلى الشرق أن يتبع خطوات الغرب ، يواصل السير في نهضته العلمية حتى يرتكز منها على أساس متين ، ويتفرق أمّا ، كلّ أمة لها لغتها وجنسيتها وتقاليدها وقوميتها ، حتى تشتد هذه القوميات وتبلغ

الرشد ، عند ذلك يمكن التفكير في نوع من الوحدة فيما بين هذه الأمم بعد أن تكون قد أصبحت أمّا ؟

يخيل لمن يستسيغ هذا النوع من المنطق ، أن هذا هو الترتيب الطبيعي للأمور ، يملئه استقراء التاريخ ، ويحتممه ما سار عليه الشرق من تقليده للغرب .

ولكن ، أيجوز أن نغفل - في سبيل هذه المقارنة السطحية - ما بين الشرق والغرب من فروق :

الغرب في القرون الوسطى ، سار بقدم بطيئة ، لا يستحثه إلى التقدم إلا العوامل الكامنة فيه ، ولم يكن بجانبه أمم شرقية يخشى على كيانه من سلطتها ، فإن العرب والترك لم يصلا في الفتح إلى حد استعمار أوروبا ( عدا جزء منها ) كما تستعمر أوروبا الشرق اليوم . لذلك ، ما لبث الغرب أن تفرق أمّا ، كل أمّة تتلهى بقوميتها عن جارتها ، وتعتر بهذه القومية ، وتغير على القوميات الأخرى ، حتى إذا تكاملت هذه القوميات بدأت حركة التحرير الداخلي من استبداد السلطات وتعسفها ، فقامت الثورات ، ونشبت الحروب ، حتى إذا ثم لكل قومية كيانها وتوافر لها حرياتها الداخلية ، كان من الطبيعي أن تفك هذه القوميات المختلفة في التعاون والتضامن ، على أساس نوع من الوحدة لا يزالون حتى الآن يتلمسون إليه السبيل . أما الشرق فهو في نهضته يختلف عن الغرب في أمرين جوهريين يحملانه على أن يسير بخطى أوسع نحو الغاية التي ينشدها من الوحدة :

الأمر الأول : يجد الشرق أمامه طريق التقدم معبداً ، سبقه فيه الغرب ، فهو يسير على هدى ، ولا يتحسن جوانب الطريق ليعرف أين يضع قدمه ، لذلك ترى الحركات التي كان طبيعياً أن تتوالى في الغرب دون أن تتعارض ، تقترب في الشرق إحداها بالأخرى ، وتسير خبياً ، فالنهضات القومية ، وحروب الاستقلال ، والحركات الدستورية ، والثورات الفكرية ، كل هذه تجتمع في الشرق في العصر الواحد ، وفي الأمة الواحدة ، بينما هي في الأمم الغربية لم توجد إلا واحدة بعد الأخرى ، وفي مدى قرون .

والأمر الثاني : أن الشرق ليس أمامه فسحة من الوقت يضيعها في التأمل والتفكير ، فهو مهدد من الغرب بما لم يكن الغرب في بده نهضته مهدداً به من الشرق . نهض الغرب إذ كان الشرق قد جنح إلى الخمول ، وأفلت شمس مجده ، أما الشرق فهو ينهض اليوم والغرب في أوج عزه وقوته ، وليس في هذا إلا ما يستحدث عزيمة الشرق ، فهو إذا أحبب داعي العوامل الداخلية الكامنة فيه في معركة لا يعيش فيه إلا الصالح للحياة . لذلك ترى بعض الأمم الشرقية - كمصر وتركيا - ترتفع في عشرات من السنين مدارج من الرقي لم تجترها الأمم الغربية إلا في قرون .

ثم ، أيحسن أن ترك الأمم الشرقية ، تسير كل أمة في طريقها ، حتى تصبح القوميات الشرقية بعد حين من الزمن متنافرة متحاسدة ، على النحو الذي نرى عليه القوميات الغربية

اليوم؟ أليس علينا أن نتلقن درسًا مما نراه من التبغض فيما بين الأمم الغربية ، فنتعلم أنه ليس من الصواب ترك القوميات الشرقية تنمو كل منها بمعزل عن الأخرى حتى تصبح هذه القوميات غريبات متباعدات ، فعدم في الغد ما يسهل علينا الوصول إليه اليوم؟ روح المجموع التي يشكو الغرب من فقدانها لما طال عليه الأمد في تكوين قومياته .

هذه مسألة اجتماعية كبيرة لا يزال علماء الاجتماع يدرسونها : أيحسن التفكير في تكوين المجموع قبل استكمال الأجزاء لقوماتها ، أو يحسن ترك الأجزاء تستكمل ذاتيتها ، ثم التفكير بعد ذلك في تكوين المجموع؟ .

ومهما بدا من مسحة الصواب على الحل الثاني ، فإن الصعوبات الحقيقة التي تعرّض الغرب في لم شعثه بعد التفرق ، لا تنبع دليلاً على صحته .

فلترى الشرق تستكمل كل قومية فيه مقوماتها ، ولكن لتنفس في هذه القوميات روحًا شرقية واحدة ، تسترشد بها كل أمة في نهضتها الوطنية ، حتى يسود التآخي والتعاون فيما بين هذه الأمم ، ويسهل بعد زمن - قريب أو بعيد - أن يتحقق نوعاً من الوحدة في الشرق لاتزال أوروبا تلمس إليه الطريق حتى اليوم .

هذه هي الأفكار التي ازدحمت في خاطري وأنا أعيد قراءة المقدمة التي وضعتها لكتابي ، استعرضتها فكرة بعد الأخرى ، وأنا مأخوذ بما لسائل الإسلام والشرق من خطر وجلال ، ولا زلت أفكّر فيها ، ولا زلت مستغرقاً في التفكير ..

### ٣ - ميشيل عفلق

## من القومية أولاً .. إلى الإسلام أولاً

تعهيد :

منذ حقبة الضعف والتراجع والإلغاء للخلافة العثمانية طرحت على العقل العربي قضية « الاتماء » .. وإلى أي « دائرة » يكون؟! ..

- أم للدائرة « الوطنية » التي حددتها « انتماء قديم » - فرعوني .. أو فينيقي .. أو آشوري - مثلاً؟ ..
- أم للدائرة « العربية » التي حددتها روابط اللغة والتاريخ؟ .. مع خلاف بين أنصار هذا الاتماء حول مكانة الدين بين روابطه ومقوماته وسماته ..
- أم للدائرة « الإسلامية » كما كان الحال قبل هذا الطارئ الذي ألم بالخلافة فطوى صفحة الجامعة الإسلامية - من « كتاب الدولة » - لأول مرة في تاريخ العرب والمسلمين؟ .. مع اجتهادات في أشكال اللامركزية التي تراعي خصوصيات « الأوطان » داخل هذا الاتماء - .

ولقد تعددت إيجابات التيارات الفكرية العربية على هذه التساؤلات .. وإذا كان الهدف الرئيسي لهذه الدراسة هو تبيان مكانة الإسلام والاتماء إليه في « المشروع القومي العربي »

و خاصة في الصورة التي طرحتها الأستاذ ميشيل عفلق [ ١٣٢٨ - ١٤٠٩ هـ = ١٩١٠ - ١٩٨٩ م ] فإنها لذلك ستكتفي بإشارة عابرة إلى ما استقر عليه فكر « المشروع الإسلامي » من الجمع والتأليف في قضية « الانتماء » بين الدوائر الثلاث: « الوطنية » .. و « العربية » .. و « الإسلامية » على التوالي وبهذا الترتيب ..

ففي عقد الثلاثينيات من هذا القرن العشرين برزت أهم التنظيمات الجماهيرية للمشروع الإسلامي في الوطن العربي - « جماعة الإخوان المسلمين » - التي بدأت في مصر - .. و « جمعية العلماء المسلمين » - التي تكونت في الجزائر - ..

• وفي سنة ١٣٥٧ هـ سنة ١٩٣٨ م صاغ الإمام الشهيد حسن البنا [ ١٣٢٤ - ١٣٦٨ هـ = ١٩٠٦ - ١٩٤٩ م ] هذه التساؤلات المطروحة على عقل الأمة حول قضية الانتماء فقال: « كثيراً ما تتنوع أفكار الناس في هذه النواحي الثلاث : الوحدة القومية - [ أي الوطنية ] - .. والوحدة العربية .. والوحدة الإسلامية .. ثم تطلق الألسنة بالموازنة بينها .. والتتشيع لبعضها دون البعض الآخر .. فما موقف الإخوان من هذا الخلط من الأفكار والمناهي ؟ .. »

ثم أجاب على هذا التساؤل فقال: « إن الإخوان المسلمين يحترمون قوميتهم الخاصة باعتبارها الأساس الأول للنهوض المنشود ولا يرون بأنّ يعمل كل إنسان لوطنه وأن يقدمه في العمل على سواه .

ثم هم بعد ذلك يؤيدون الوحدة العربية باعتبارها الحلقة الثانية

في النهوض ..

ثم هم يعملون للجامعة الإسلامية باعتبارها السياج الكامل  
للوطن الإسلامي العام ..

ولي أن أقول بعد هذا : إن الإخوان يريدون الخير للعالم  
كله فهم ينادون بالوحدة العالمية ؛ لأن هذا هو مرمى الإسلام  
وهدفه ، ومعنى قول الله تبارك وتعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا  
رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾ <sup>(١)</sup> .

وبعد أن ساق مرشد « الإخوان المسلمين » الحجج الإسلامية  
والتاريخية والمنطقية الداعمة لهذا الموقف ختم حديثه فقال :  
« وأنا في غنى بعد هذا عن أن أقول : إنه لا تعارض بين هذه  
الوحدات بهذا الاعتبار وبأن كلاً منها يشد أزر الأخرى ويتحقق  
الغاية منها . فإذا أراد أقوام أن يتخذوا المناداة بالقومية  
الخاصة - [ الوطنية ] - سلاحاً يحيط الشعور بما عدتها  
فإخوان المسلمين ليسوا معهم . ولعل هذا هو الفارق بيننا  
وبين كثير من الناس ! » <sup>(٢)</sup> ..

● وحول نفس التاريخ الذي حدد فيه الشيخ حسن البنا  
موقف الإخوان من هذه القضية كان الإمام عبد الحميد بن  
باديس [ ١٣٠٥ - ١٨٨٧ هـ ١٣٥٩ - ١٩٤٠ م ] يكتب

(١) الأنبياء : ١٠٧ .

(٢) [ مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا ] - رسالة المؤتمر الخامس -  
ص ١٧٥ ، ١٧٧ ، ١٧٨ . طبعة القاهرة - دار الشهاب .

ليبعث «الوطنية» الجزائرية « بالعروبة » و « بالإسلام » .. فيكتب عن اصطفاء الله العرب لرسالة الإسلام العالمية كما اصطفى رسوله عليه صلواته نبياً ورسولاً لهذه الرسالة الإنسانية « لقد اختار الله العرب للنهوض بالرسالة العامة .. وكما اختارهم للنهوض بالعالم كذلك اختار لسانهم ليكون لسان هذه الرسالة وترجمان هذه النهضة ولا عجب في هذا فاللسان الذي اتسع للوحى الإلهي لا يضيق أبداً بهذه النهضة العالمية مهما اتسعت آفاقها وزخرت علومها .. » <sup>(١)</sup>

فهو لا يجمع فقط بين الانتماء العربي والإسلامي وإنما يعطي العرب دوراً ريادياً ومسئولاً قيادية في المحيط الإسلامي وال العالمي .. وهو نفس موقف حسن البنا الذي تحدث عن « أن هذا الإسلام نشأ عربياً ووصل إلى الأمم عن طريق العرب وجاء كتابه الكريم بلسان عربي مبين وتوحدت الأمم باسمه على هذا اللسان يوم كان المسلمين مسلمين ! . وقد جاء في الآخر: إذا ذل العرب ذل الإسلام . وقد تحقق هذا المعنى حين ذل سلطان العرب السياسي وانتقل الأمر من أيديهم إلى غيرهم من الأعاجم والدليم ومن إليهم ، فالعرب هم عصبة الإسلام وحراسه .. ومن هنا كانت وحدة العرب أمراً لابد منه لإعادة مجد الإسلام وإقامة دولته واعتزاز سلطانه . ومن هنا وجب على كل مسلم أن يعمل

(١) [ كتاب آثار ابن باديس ] ج ٢ من المجلد الثاني . ص ٦٤ . جمع وتحقيق : د . عمار طالبي . طبعة دمشق سنة ١٩٦٨ م .

لإحياء الوحدة العربية وتأييدها ومناصرتها »<sup>(١)</sup> ..

بل لقد كتب ابن باديس في ذكرى المولد النبوى الشريف مقالاً جعل عنوانه : « محمد عليه رجل القومية العربية » .. قال فيه : « .. واختار الله محمداً عليه رسول الإنسانية ورجل القومية العربية الذى نهتدى بهديه ونخدم القومية العربية خدمته ونوجهاه توجيهه ونحيا لها ونموت عليها .. وعيد مولده الشريف هو عيد الإسلام والعروبة والإنسانية كلها .. »<sup>(٢)</sup>

هذا هو موقف « المشروع الإسلامي » من قضية « الانتماء » .. الجمع بين « الوطنية » و « القومية » و « الإسلامية » كدرجات متتالية ومتراقبة في سلم الانتماء الواحد للإنسان العربي ..

(١) [ مجموعة الرسائل ] ص ١٧٦ .

(٢) [ كتاب آثار ابن باديس ] ج ٢ من المجلد الثاني . ص ٢١ .

## القضية في المشروع القومي

و كانت هذه القضية - قضية الاتماء - هي أولى القضايا التي ميزت التيار القومي العربي عن غيره من التيارات ، بل و ميزت بين فصائل هذا التيار .

ولما كانت هذه الدراسة تتوقف عند أبرز النماذج الفكرية للتيار القومي فقد اختارت المشروع الفكري للأستاذ ميشيل عفلق .. لكانه كواحد من أبرز المفكرين القوميين العرب المعاصرين الذين كانت القضية القومية هي ميدان اهتمامه الأول ، بل وزاوية الرؤية التي رأى من خلالها كل شيء ، والمعيار الذي وزن به كل الأمور ، والقانون الذي حاكم إليه كل النظريات والدعوات والحركات .. ولذلك فلقد كان مشروعه الفكري في مقدمة المشاريع الفكرية القومية المرشحة لاكتشاف مكانة الإسلام في مرجعيتها .. وموقعه في أولويات انتماء إنسانها .

لقد كانت « القومية - أى العروبة » هي محور المشروع « القومي - الباعي » .. فأين منها وفيها كان موقع « الإسلام » .. هنا . وفي الإجابة على هذا السؤال سنرى الخط البياني الصاعد لتطور فكر ميشيل عفلق إزاء مرجعية الإسلام و مكانته بين مكونات القومية العربية .. وهو تطور احتفظ فيه الرجل « بثوابت » تؤكد على العلاقة الخاصة بين الإسلام والعروبة ، وتبه على دور هذه العلاقة في « تميز » القومية العربية عن

القوميات الأخرى .. تميزها « بالخلود » و « الإطلاق » النابعين من « خلود » الدين الإسلامي و « إطلاق » فكره الديني .. وهو تميز امتد إلى أمة هذه القومية فجعل لها « رسالة خالدة » حملتها وتحملها إلى الناس أجمعين .

ولهذه المخصوصية في العلاقة بين العروبة والإسلام ولامتياز الإسلام بالتجدد الدائم ، فلقد تميزت هذه العلاقة هي الأخرى بالدائم - في مشروع النهضة المعاصرة كما في النهضة العربية التي فجرها ظهور الإسلام - .. ومن ثم فلقد تميزت صيغة « البعث » في المسألة القومية عن الصيغة القومية التي نشأت في الحضارة الغربية والتي استعارها قوميون عرب جردوا القومية من هذه العلاقة العضوية والخاصة بالإسلام .

تلك أمور « جوهرية - وثوابت » في المشروع الفكري القومي لميشيل عقل على امتداد الخمسين عاماً التي قضاها الرجل في الفكر والممارسة ..

أما القضايا التي شهدت « تطوراً » في فكره إزاء علاقة العروبة بالإسلام ، ومن ثم مكانة الإسلام بين مكونات القومية العربية وموقعه في مرجعية المشروع الحضاري العربي .. فلعل أبرزها :

- أن الرجل كان يرى في العقود التي سبقت عقد السبعينيات انفراد القومية وحدها كمحرك للأمة العربية نحو الثورة والنهوض .. والإسلام الحضاري هنا هو مجرد مكون من مكونات القومية غير واضح بالأصل الروحي وهو مُتَضَمِّن فيها ..

• أما منذ عقد السبعينيات .. وبعد اتساع مساحة الحديث عن الإسلام في مشروعه الحضاري فلقد أصبح الإسلام أكبر من مكونات القومية العربية .. أصبح أباها الذي ولدت منه ولادة جديدة .. كما أصبح الإسلام الحضاري خياراً قائماً بذاته ضمن خيارات النهضة الثلاثة كما تحدث عنها ميشيل عفلق وهي : القومية .. والتقدم .. والإسلام الحضاري ..

لقد كانتعروبة في المراحل الأولى هي الأصل .. وكان الإسلام « مجرد مُفْصِح » عن رسالة الأمة العربية إبان ظهوره .. وكانت القومية وليس الإسلام هي « المُفْصِح » عن رسالة الأمة في العصر الحديث .. أما في المراحل الثانية - مرحلة « الحقبة العراقية » في تطور ميشيل عفلق .. والتي انتزت فيها « العمل » السياسي وتفرغ « للتفكير » - وخلص فيها من ضغوط وملابسات « الطائفية الشامية ! » <sup>(١)</sup> .. أما في هذه المراحل الثانية فقد تحدث عفلق عن الإسلام باعتباره الأب الشرعي للعروبة - وليس المُفْصِح عنها - وباعتباره المكون الأول لها .. وجوهر مشروعها النهضوي .. بل وباعتباره وطن الأمة والسياج الحامي لوحدتها في الماضي والحاضر والمستقبل على السواء ! .. لقد أصبح الإسلام عند: ديننا .. ووطننا .. ووطنية .. وقومية .. وحضارة .. وثقافة .. بل ومبرر الوجود للأمة العربية ! .

(١) في دراسة موسعة - متقدمة في كتاب - فصلنا القول في العوامل الموضوعية والذاتية للتطور الفكري لميشيل عفلق ..

وهذا جديد في المشروع الفكري لميشيل عفلق .. ولعل هذه الدراسة أول إشارة إليه .. وهو جديد يستدعي إعادة النظر والتقييم لهذا المشروع الفكري من قبل القوميين والإسلاميين على سواء ! ..

## ما قبل السبعينيات

لقد بدأ عقلق مؤمناً بالإسلام كدين سماوي .. لكن ما كان يهمه منه في مشروعه الفكري ويستدعيه منه في حركته القومية هو «الحركة» التي قام بها العرب عندما تدينوا بهذا الدين .. كانت «الحركة العربية» المتمثلة في إنجاز الأمة العربية هي ما يحفل به ويحتفل ويزره ويستدعيه .. ولعلاقة «المُحرك» - الإسلام «بـ» الحركة - الأمة - وقوميتها » فلقد رفض ميشيل عقلق نموذج القومية الغربي المجرد من الدين ورأى أن للعرب وقوميتهم خصوصية متميزة في هذا الميدان جاءت ثمرة للعلاقة العضوية بين العروبة والإسلام .. فالمفهوم الغربي للقومية يجعلها نقائضاً للدين ؛ ثبات الدين ونسيبيتها وإلهيّة الدين وبشريتها .. وهو يجردها من التراث ؛ لأنها - لديه - ظاهرة حديثة لا علاقة لها بالتراث .. بينما رأى عقلق - في الواقع العربي - أن علاقـة الإسلام بالعروبة قد منحتها شيئاً من «خلوده» و «إطلاقه» .. كما أصبح تراثه الروحي المعين الذي ترتوى منه العروبة والقومية العربية .. واللغة العربية هي - عندنا - لغة الدين والقومية معاً ، وليس كذلك لغة الدين والقوميات في الغرب .. فالإسلام ولغته ليسا أجنبيين عن الأمة العربية كما هو حال الدين المسيحي مع القوميات الغربية .. والإسلام الحضاري .. الحركة .. الثورة .. التاريخ .. الرسالة الإنسانية .. التجربة التي امترجت فيها تأثيرات السماء باستجابات الأرض .. كل هذا الجانب البشري من الإسلام - والذى هو وليد الآلام العربية ومحض عن عبقرية

الأمة العربية - قد غدا مكرّناً ومغذيّاً للقومية العربية .. الأمر الذي ميزها وميّزها عن القوميات الغربية ..

يحدثنا ميشيل عفلق عن هذه القضية منذ السنوات الأولى في حياته الفكرية والناضالية فيكتب فيكتب في سنة ١٩٤١ م يقول : «إن هذه القومية التي تأثينا من أوروبا مع الكتب والمخالات تهدّنا بخطر مزدوج ؛ فهي من جهة تنسينا شخصيتنا وتشوهها ، ومن جهة أخرى تنسينا واقعنا الحي وتعطينا بدلاً منه ألفاظاً فارغة ورموزاً مجردة .. وإن في مقارنة القومية بالدين والتقاليد والفن مثلاً ما ينم عن إخلال بدقّة التفكير وفهم جزئي للقومية كأنها شيء مستقل عن الدين والتقاليد والفن ، مع أنها التربية التي تنمو فيها مواهب أمة ما في كل الميادين . وعلى هذا لا يعود جائزًا أن تختلف خصومة بينها وبين أحد أجزائها الأصيلة المنبعثة منها ، ولا أن تساوّيها بها . إن التفكير الجرد منطقي مع نفسه إذ يقرر أن القومية لابد أن تصطدم بالدين مثلاً ؛ لأنهما يختلفان في المبعد والمظاهر . ولكن لنهرج اللفظ قليلاً ولنسم الأشياء بأسمائها وصفاتها المميزة فستبدل بالقومية «العروبة» وبالدين «الإسلام» تظهر لنا المسألة تحت ضوء جديد ، فالإسلام في حقيقته الصافية نشأ في قلب العروبة ، وأفصح عن عبقريتها أحسن إفصاح ، وساير تاريخها ، وامتزج به في أمجد أدواره ؛ فلا يمكن أن يكون ثمة اصطدام . وبعد ، فهل القومية محصورة في الأرض - كما يظن - بعيدة كل البعد عن السماء ؟ حتى يعتبر الدين شاغلاً عنها ، مبدئاً لبعض ثرواتها ، بدلاً من اعتباره جزءاً منها مغذيّاً

لها ، ومفصّحاً عن أهم نواحٍها الروحية والمثالية ! . إن القومية العربية ليست نظرية ، ولكنها مبعث النظريات ، ولا هي وليدة الفكر ، بل مرضعته ، وليس مستبعدة الفن ، بل تبعه وروحه ، وليس بين الحرية وبينها قضاء ؛ لأنها هي الحرية إذا ما انطلقت في سيرها الطبيعي وتحققت ملء قدرتها .. »<sup>(١)</sup> .

هنا يرفض ميشيل عفلق نموذج القومية الغربية المجرد من الدين ؛ وذلك لإيمانه بعلاقة الإسلام بالعروبة في النموذج القومي العربي .. لكنه يرى الإسلام « جزءاً » من أجزاء القومية العربية « نشأ في قلب العروبة وأفصح عن عبريتها » .. فهي الأصل وهو الفرع ! .. وهي الكل وهو الجزء ! ..

وفي سنة ١٩٤٣ م .. يعيد عفلق تأكيد هذه المعاني التي تدعوا إلى تمييز قوميتنا عن القوميات الغربية فيقول: « .. فال فكرة لقومية المجردة - [ عن الدين ] - في الغرب منطقية إذ تقرر انفصال القومية عن الدين ؛ لأن الدين دخل على أوربا من الخارج ، فهو أجنبي عن طبيعتها وتاريخها ، وهو خلاصة من العقيدة الأخروية والأخلاق ، ولم ينزل بلغاتهم القومية ، ولا أفصح عن حاجات يسيّهم ، ولا امتزج بتاريخهم . في حين أن الإسلام بالنسبة إلى العرب ليس عقيدة أخرى فحسب ، ولا هو

(١) [ في سبيل البعث - الكتابات السياسية الكاملة ] ج ١ ص ١٣٧ - ١٣٩ - « في القومية العربية » سنة ١٩٤١ م .. طبعة بغداد - ١٩٨٦ م - ١٩٨٧ م - ١٩٨٨ م .

أخلاق مجردة ، بل هو أجلٍ مُفْصِحٍ عن شعورهم الكوني ونظرتهم إلى الحياة ، وأقوى تعبير عن وحدة شخصيتهم التي يندمج فيها اللفظ بالشعور والفكر ، والتأمل بالعمل ، والنفي بالقدر ، وهو فوق ذلك كله أروع صورة للغتهم وآدابهم ، وأضخم قطعة من تاريخهم القومي فلا نستطيع أن ننفي ببطل من أبطالنا الحالدين بصفته عريئاً ونهمله أو ننفر منه بصفته مسلماً .

قوميتنا كائنٍ حيٍ متشابكٍ الأعضاء ، وكل تshireج جسمها وفصلٍ بين أعضائها يهددها بالقتل . فعلاقة الإسلام بالعروبة ليست كعلاقة أى دين بأى قومية .. فملحمة الإسلام لا تنفصل عن مسرحها الطبيعي الذي هو أرض العرب وعن أبطالها والعاملين فيها وهم كل العرب .. فلإسلام إذن . كان حركة عربية وكان معناه : تجدد العروبة وتكاملها ، فاللغة التي نزل بها كانت اللغة العربية وفهمه للأشياء كان ينطلي العقل العربي والفضائل التي عزّزها كانت فضائلٍ عربية ظاهرة أو كامنة ، والعيوب التي حاربها كانت عيوبًا عربية سائرة في طريق الزوال وال المسلم في ذلك الحين لم يكن سوى العربي ولكن العربي الجديد المنظور المتكامل .. إن هذا الدين يمثل وثبة العروبة إلى الوحدة والقوة والرقي ..

فعفلق هنا - مع اعترافه « بسماوية » الإسلام كدين إلهي .. إلا أنه يسلط كل الضوء على الجانب « البشري » فيه .. على « الحركة العربية » التي أفصحت عن عبقرية الأمة في « صورة الإسلام » ! ..

وهو ينفي أن يكون الإسلام قد « وجد ليكون مقصوراً على العرب » .. ولكنه يعتبر « بعده الإنساني » التعبير عن نزوع القومية العربية « في أصل تكوينها إلى القيم الخالدة الشاملة ، والإسلام خير مفصح عن نزوع الأمة العربية إلى الخلود والشمول .. فرسالة الإسلام إنما هي خلق إنسانية عربية ! » ..

وهو .. في هذه المرحلة من مراحل فكره - لا يرى اليقظة العربية الأولى - إبان ظهور الإسلام - ثمرة للإسلام وبعضاً من آثاره وتجلياته وإنما يرى في الرسالة الدينية الإسلامية مفصحاً عن تلك اليقظة القومية العربية الأولى ! .. فيقول - مغلباً « البشري » على « السماوي » في هذا الذي شهدته العرب إبان ظهور الإسلام - : « إن العرب ينفردون دون سائر الأمم بهذه الخاصية : أن يقطنهم القومية قد افترت برسالة دينية أو بالأحرى كانت هذه الرسالة مفصحة عن تلك اليقظة القومية ! .. وما الإسلام إلا وليد الآلام ، آلام العروبة » !

وبسبب من هذا الموقف المتأثر - رغم تدين صاحبه - بالتحليل المادي لنشأة الأديان - الموقف الذي رأى في الإسلام مجرد مكون ومقدمة للقومية العربية أوضح - بلغة السماء - عن يقظة العرب الأولى ، وعصرية أمتهم وتجسد في الحركة البشرية العربية الثورة .. والعلوم .. والترااث .. والمثل .. والحضارة .. بسبب من هذا الموقف الذي غالب فيه عفلق « البشري » على « السماوي » - حيال النظرة إلى الإسلام - رأيناها رغم حدثه

عن بعد الإنساني وال العالمي للإسلام - يرى « أن الإسلام لا يمكن أن يتمثل إلا في الأمة العربية وفي فضائلها وأخلاقها ومواهبها .. ولذلك .. وجب أن توجه كل الجهود إلى تقوية العرب وإنهاضهم وأن تحصر هذه الجهود في نطاق القومية العربية ! »<sup>(١)</sup>

وفي سنة ١٩٤٦م يعود عفلق فيطرق ذات الموضوع وليركز على ذات الفكرة .. فالأصل والمنبع هو أن للأمة العربية « رسالة خالدة » هي: « نزوع واستعداد » لتحقيق الذات والإفصاح عن هذه الذات .. نزوع واستعداد دائم وخلال .. أما « أشكال » الإفصاح والتعبير فإنها تختلف باختلاف مراحل تطور هذه الأمة .. فقبل الإسلام أفصحت الأمة عن ذاتها ورسالتها في صورة « تشريع حمورابي » [ ١٧٩٢ - ١٧٥٠ ] م [ م ] مرة .. وفي صورة « الشعر الجاهلي » مرة ثانية .. وعند ظهور الإسلام كان الإفصاح عن الذات والرسالة في صورة هذا الدين - « دين محمد » ! - .. ثم جاء عصر أفصحت فيه الأمة عن ذاتها ورسالتها في صورة « ثقافة عصر المأمون » [ ١٧٠ - ١٢١٨هـ / ٧٨٦ - ٨٣٣ ] .. والآن .. غدت « القومية » هي الصورة العصرية التي تفصح بها الأمة العربية عن ذاتها وعن نزوعها الدائم ورسالتها الخالدة ! .. يعبر ميشيل عفلق عن هذه الفكرة عندما يقول : « .. فهذه

(١) [ في سبيل البعث ] - طبعة دار الطبيعة - بيروت سنة ١٩٧٤م - ذكرى الرسول العربي ١٩٤٧م - سنة ١٢٦ - ١٢٩ - ١٣٣ -

الأمة التي أفصحت عن نفسها وعن شعورها بالحياة إفصاحاً متعدداً متتوعاً في تشريع حمورابي وشعر الجاهلية ودين محمد ، وثقافة عصر المأمون فيها شعور واحد يهزمها في مختلف الأزمان ، ولها هدف واحد بالرغم من فترات الانقطاع والانحراف .. لقد أفصح الدين في الماضي عن الرسالة العربية التي تقوم على مبادئ إنسانية ، فهل معنى ذلك بأنه يتعدى على هذه الرسالة أن تكون قومية ؟ .. إن هذه الرسالة يجب أن تفهم على أنها نزوع واستعداد أكثر من كونها أهدافاً معينة محدودة .. <sup>(١)</sup> .

ويذهب عفلق على درب التأكيد لهذا الرأي الذي يرى الإسلام - في آثاره الأرضية والبشرية - ثمرة لعصرية الأمة العربية .. وليس ثمرة للوحى الإلهي والوضع الرباني - .. عندما يمضي مؤكداً حلول «القومية» محل «الدين» كالمحرك الأول بل الوحيد للأمة العربية في هذا العصر الذي نعيش فيه .. « .. فمشكلتنا هي : القضية القومية .. لكل أمة في مرحلة معينة من مراحل حياتها محرك أساسى يهز أعماقها ويفجر فيها ينابيع النشاط والحيوية والحماسة ، ويفتح له قلبه ، وهو بمثابة نقطة يتركز فيها انتباه الأمة ، وتكون مفصحة عن أعمق حاجاتها في مرحلة ما .

فإذا نظرنا إلى العرب في الماضي وجدنا هذا المحرك الأساسي كان في وقت ما - عند ظهور الإسلام - هو

(١) المصدر السابق . ص ٩٨ ، ٩٩ - «الرسالة الخالدة» سنة ١٩٤٦ م - ..

الدين فقد قدر وحده على استئارة كوامن القوى في النفس العربية واستطاع أن يحقق الوحدة والتضامن ، وأن يلهب النفوس ويفتح القرائح ، وأن يحقق وبالتالي تلك النهضة . في ذلك الوقت دعى العرب إلى الإيمان بإله واحد فقادهم ذلك الإيمان إلى تحقيق الانقلاب الاجتماعي الاقتصادي الذي كانوا بحاجة إليه . فالإصلاح الاجتماعي كان فرعاً ونتيجة للإيمان العميق بالدين .

أما اليوم فإن المحرك الأساسي للعرب .. هو القومية التي هي كلمة السر التي تستطيع وحدها أن تحرك أوتار قلوبهم ، وتنفذ إلى أعماق نفوسهم ، وتجawب مع حاجاتهم الحقيقة الأصيلة .. لذلك لا يمكنهم أن يفهموا لغة غير لغة القومية .. وكما استجابوا في الماضي لنداء الدين ، فاستطاعوا أن يحققوا الإصلاح الاجتماعي ، فإنهم يستطيعون اليوم تحقيق العدالة الاجتماعية والمساواة بين المواطنين وضمان الحرية بين العرب جميعاً نتيجة الإيمان القومي وحده .. « ! <sup>(١)</sup> » .

ف « الإيمان القومي وحده » - بنظر عفلق - هو المحرك الوحيد للأمة في عصرنا الراهن .. وهو قد حل محل « الإيمان الديني » الذي كان المحرك للأمة على عهد ظهور الإسلام ! .. حل محله في المشروع القومي للنهوض المنشود .. ولقد قادت هذه الأفكار - التي اختزلت الإسلام فجعلته

(١) المصدر السابق . ص ٣٠٨ ، ٣٠٩ - « معالم الاشتراكية » سنة ١٩٤٦ م -

«جزءاً» من «الكل القومي» .. واستبدلته «كمحرك تاريخي» «بالمحرك القومي» المعاصر - قادت هذه الأفكار ميشيل عفلق إلى فكرة أخطر جعلته يتبنى «الإسلام : التراث» إذ هو من مكونات القومية ، يحقق وحدة الأمة الثقافية والروحية .. على حين قد أهمل «الإسلام : الدين الصرف» بدعوى افتقاره إلى ما يميزه ويفضله على الديانات الأخرى في الواقع العربي وبدعوى أنه عامل «تفريق» للأمة وليس عامل «توحيد» ! .. فكتب في سنة ١٩٥٠ م .. وسنة ١٩٥٥ م .. وسنة ١٩٥٧ م .. داعياً إلى الوقوف من الإسلام عند تبني «ناحيته القومية» لأنها هي أداة التوحيد للدولة القومية دون تبني «ناحيته الدينية» بدعوى أنها عامل «تفريق - لا توحيد» .. ومتوهماً وجود تماثل بين «الدولة» في الإسلام وبين نظيرتها في المسيحية الغربية إبان حكم الكنيسة في العصور الأوربية الوسطى والمظلمة ! ..

قادت هذه الأفكار إلى هذه النتائج .. فكانت عبارات عفلق المقصحة عن رؤيته لموقع كل من «الإسلام» و «العروبة» في معادلة العلاقة بينهما - في تلك المرحلة السابقة على تطوره الفكري - والتي كتب فيها ، فقال : « .. إن البعث العربي حركة قومية توجه إلى العرب كافة على اختلاف أديانهم ومذاهبهم ، وتقدس حرية الاعتقاد ، وتنظر إلى الأديان نظرة مساواة في التقديس والاحترام .. ولكنها ترى إلى جانب ذلك في الإسلام ناحية قومية لها مكانتها الخطيرة في تكوين التاريخ

العربي والقومية العربية ، وتعتبر هذه الناحية ذات صلة وثيقة بتراث العرب الروحي وبميزات عقريتهم .. فالإسلام من حيث هو دين صرف مساوٍ لغيره من الأديان في الدولة العربية التي تساوي بين جميع مواطنها وتحترم حرية معتقدهم . والإسلام من حيث هو حركة روحية امتهنت بتاريخ العرب واصطبغت بعقريتهم وأتاحت ظهور نهضتهم الكبرى له مكانة خاصة في روح القومية العربية وثقافتها وحركة انبعاثها ، وبهذا المعنى تستلهم حركة المبعث العربي من الإسلام تجده وثورته على القيم الاصطلاحية . تستقي من نبأه فضائل الإيمان والمثالية والتجرد عن المنافع الشخصية والمغريات الدنيوية في سبيل نشر المبادئ التي تقدّم العرب في هذا العصر من ضعفهم وتفككهم وانهصار مستواهم الروحي والاجتماعي .. <sup>(١)</sup> !

فموقف عفلق هنا ، هو الموقف الانتقائي .. الذي يستدعي من الإسلام « ناحيته القومية » دون غيرها من نواحيه ! .. وهذه « الناحية القومية » من الإسلام والتي هي من مكونات العروبة ومتضمنة فيها هي « عامل التوحيد القومي » في الإسلام .. بينما - في رأي عفلق - تكون « النواحي الدينية » وكذلك « العالمية - غير العربية » هي عوامل « تفريق » .. فالاسم الذي هو أقرب ما يكون إلى الواقع وإلى الماضي وإلى

(١) [ في سبيل المبعث - الكتابات السياسية الكاملة ] ج ١ ص ١٧٤ - ١٧٥ - « العرب بين ماضיהם ومستقبلهم » - سنة ١٩٥٠ ..

المستقبل هو العروبة . فإذا قلنا : الإسلام فستختلط مع عالم آخر نصطدم معه بالصالح . فالفارق القائم وسط مجتمعاتنا العربية تظهر أنها لا شيء أمام الفروق في وسط العالم الإسلامي . إذا أخذنا الأقليات العنصرية ما بين العالم العربي والإسلامي نجد لها كثيرة <sup>(١)</sup> ... فالعرب اليوم لا يريدون أن تكون قوميتهم دينية ؛ لأن الدين له مجال آخر وليس هو الرابط للأمة ، بل هو على العكس قد يفرق بين القوم الواحد ، وقد يورث - حتى ولو لم يكن هناك فروق أساسية بين الأديان - نظرة متعصبة وغير واقعية <sup>(٢)</sup> .... والدولة الدينية التي كانت تجربة في القرون الوسطى انتهت بالفشل ، وكلفت البشرية كثيراً من الجهد ومن الدماء ومن المشاكل ، وحدثت تقريرات في أوقات متقاربة في البلاد الإسلامية وفي أوروبا المسيحية <sup>(٣)</sup> .. !

هكذا .. وعلى هذا النحو رأى ميشيل عفلق علاقة الإسلام بالعروبة في المرحلة الأولى من مرحلتي فكره إزاء هذا الموضوع . فرغم إيمانه بالإسلام ديناً سماوياً .. إلا أنه قد دعا إلى استلهام الإسلام : الثورة .. الإسلام : الحضارة .. الإسلام :

(١) [في سبيل البعث] - طبعة دار الطليعة سنة ١٩٧٤ م - ص ١٧٠ -

« قوميتنا المتحررة أمام التفرقة الدينية والعنصرية » سنة ١٩٥٥ م

(٢) [في سبيل البعث - الكتابات السياسية الكاملة] [ج ١ ص ١٨٨] القومية العربية والنظرية القومية » - سنة ١٩٥٧ م - ..

(٣) [في سبيل البعث] - طبعة دار الطليعة سنة ١٩٧٤ م - ص ١٧٠ -

« قوميتنا المتحررة أمام التفرقة الدينية والعنصرية » - سنة ١٩٥٥ م ..

التراث .. لأن هذا الجانب من الإسلام هو « الحركة العربية » التي أفصحت عن عبقرية الأمة ورسالتها في « صورة إسلامية » .. ولأن هذا « الجانب القومي » من الإسلام قد غدا مكوناً قومياً في قوميتنا العربية ومتضمناً في « العروبة » التي هي الصورة العصرية لرسالة الأمة المفصحة عن عبقريتها والمحرك الأول والوحيد في عصرنا للعرب كي ينهضوا لأداء رسالتهم الخالدة .. وأيضاً لأن هذا « الجانب القومي » في الإسلام هو « عامل التوحيد » بينما - في رأي عفلق - يمثل « الإسلام : الدين الصرف » عامل تفريق بين العرب أنفسهم وبين العرب وغيرهم من القوميات التي اعتنقت الإسلام ! ..

تلك هي صورة الإسلام .. ومكانته .. وحجمه .. في المشروع القومي لميشيل عفلق منذ الأربعينيات وحتى منتصف السبعينيات ... وهذه هي الصورة التي وقف عندها قرأوه ودارسوه من القوميين والإسلاميين على السواء ! .. بل إنها هي صورة الإسلام ومكانته التي استقرت في مجلد الفكر البعثي بوجه عام ! ..

أما الجديد في فكر الرجل .. والذى أبدعه في « الحقبة العراقية » من عمره - على امتداد خمسة عشر عاماً - عندما نفرغ « للفكر » ولم يبق له معه « العمل الخزبي » سوى لقب « الأمين العام للقيادة القومية » - وهو اللقب الذي رغب في التنازل عنه - لكنه اضطر للاحتفاظ به تحت إلحاح رفاقه : - ..

أما الجديد في فكر الرجل عن الإسلام - صورته .. ومكانته في  
المشروع القومي - والذي لم يدرس من قبل - فهو الذي قد  
حان حين الإشارة إليه فيما بقي من هذه الصفحات ! ..

## حقبة السبعينيات والثمانينيات

منذ أن استقر ميشيل عفلق بالعراق في منتصف السبعينيات بروزت في مشروعه الفكري قسمة الحديث بتوسيع عن الإسلام .. وشرع الرجل يلقي الأضواء على الدور المحوري والمصيري « لاكتشافه الإسلام » منذ فجر حياته الفكرية والnazionale و« اكتشافه » خصوصية العلامة بين الإسلام ... والعروبة .. وتأثير هذا « الاكتشاف » في تميز صيغة البعث عن الصيغ التي كانت سائدة في ساحة الفكر والسياسة العربية في عقد الأربعينيات .. صيغة « القومية المجردة من الدين » كرد فعل ضد هيمنة الدولة العثمانية على العالم العربي أو تقليداً للقوميات الغربية اللادينية .. من ليبرالية .. أو ماركسية مادية ..

وأخذ ميشيل عفلق يتباهى على أن هذه المنطلقات - منطلقات الإسلام الحضاري - لم تعط في المشروع البعثي حقها من البحث والدرس والإيضاح واستخلاص الدروس .. وإلى جانب مزيد عنايته بها في كتاباته وخطبه ومحاضراته في « مدارس الإعداد الحزبي » أخذ يتباهى الأجيال البعثية الجديدة إلى ضرورة بذل المزيد من العناية لحلاء وتطوير الرؤية البعثية لهذه المنطلقات ..

إلى جانب التركيز على دور الإسلام في تحديد الاختيار البعثي المتميز عن الخيارات الأخرى التي أهملت الإسلام أو حاربته ، أخذ ميشيل عفلق يربط بين « الإسلام : الدين » و« الإسلام : التجربة » - بعد أن كان في السابق يعلن أن ما

يعنيه من الإسلام هو الإسلام التجريبية » فقط .. أخذ ميشيل عفلق « يطور فكره » حيال هذه القضية .. فاختفت من كتاباته العبارات التي كانت تهم « الإسلام: الدين الصرف » بأنه مفرق للأمة وليس جامعاً لها .. وأنه مساوٍ لغيره من عقائد她的 الدينية : ..

وأخذ يؤكد على أن « تجربة العرب الإسلامية » فيها شيء « مطلق » و « خالد » اكتسبته من « الإسلام: الدين » فتميزت به عن « تجارب » الأمم الأخرى .. وعلى تداخل « السماء » و « الأرض » في تراث الأمة وثورتها وحضارتها ورسالتها الإنسانية .. ففي ذلك كله امتزجت « البشرية » بـ « السماوية » .. بل وبلغ الرجل درجة القطع « بأن الأمة العربية لا تستطيب شيئاً أقل من الوحي الإلهي .. الشيء السماوي » ! ..

وبعد أن كان الإسلام عنده مجرد مكون من مكونات القومية وتراث روحي يغذيها وهو متضمن فيها .. أصبح - في كتاباته الأخيرة - : الأب الشرعي للقومية والعروبة ولدت منه ولادة جديدة ومتقدمة ! ..

وبعد أن كان الإسلام عنده - فيما قبل المرحلة الجديدة - مجرد « مُفْصِح » عن عرقية الأمة ورسالتها - التي هي سابقة عليه - غداً الإسلام - في كتاباته الأخيرة - : كل شيء ! .. فهو العروبة .. وهو الوطن .. وهو الثقافة .. وهو القومية .. وهو الحرية .. وهو الحضارة .. وهو أثمن شيء في العروبة ! ..

بعد أن كان حبه للإسلام نابعاً من حبه للأمة العربية غداً الحب لذات الإسلام ! ..

لقد كانت «العروبة أولاً» .. ثم اقترب ميشيل عفلق من الإسلام حتى لقد قال: «الإسلام أولاً» ! ..

تلك هي حقيقة الوضوح والتطور اللذين حدثا لفكرة ميشيل عفلق إزاء مكانة «الإسلام : الحضاري» وحجم مرجعيته في المشروع القومي لنهضة الأمة العربية .. وهو وضوح وتطور قد استبع امتداد رؤيته إلى ما وراء حدود الوطن العربي والأمة العربية ، فاختفت نظرته السلبية لعلاقة الأمة العربية بال المسلمين غير العرب .. وبرز حديثه عن «الشعوب الإسلامية» وعن العلاقة المتميزة بين الأمة العربية وبين هذه الشعوب .. بل ودعا إلى الحوار مع «الإسلاميين» «حوار الحب والعقل» .. بعد أن كانت دعوته للحوار قاصرة على القوميين والماركسيين ! ..

كل ذلك حدث في فكر ميشيل عفلق منذ عقد السبعينيات .. مصاحباً لتعاظم المد الإسلامي .. ولتعاظم الهيمنة الغربية على وطن العروبة وعالم الإسلام .. ولقد سبق هذا التطور قيام الثورة الإيرانية سنة ١٩٧٩ م .. وال الحرب «العراقية - الإيرانية» فبرئ من شبهة المزايدة بشعارات الإسلام ! ..

أما نصوص الرجل وعباراته التي كشفت وقدمت الأرض المشتركة للقوميين والإسلاميين ، والتي فتحت أمامهم أبواب الحوار - «حوار الحب والعقل» - حسب تعبيره - .. فإننا نقدم تماذج منها .. في نقاط :

● في سنة ١٩٧٦ م .. بدأ ميشيل عفلق يولي الأهمية لالقاء

الأضواء على دور الإسلام في تحديد «الخيار القومي البعشي» .. وعلى تداخل «خلود» الدين و «إطلاقه» في «التجربة العربية» على النحو الذي ميزها بنسبة من «الخلود» و «الإطلاق» جاءت ثمرة تداخل «السماء» و «الأرض» في هذه «التجربة» .. فكتب - في نص طويل ومهم - يقول : «قراءة جديدة للإسلام كشفت لنا عن حقائق أساسية في روح شعبنا ونفسيه وأضاءت لنا طريق العمل الثوري ..

وثمة واقع ذاتي جاء في الوقت نفسه تعبيراً عن واقع موضوعي . الواقع ذاتي هو : أني شخصياً في بداية تكوين الحزب اكتشفت الإسلام . أقول : اكتشفت ولا أعني أني لم أكن أعرف الإسلام . فقد كانت هنالك لغة منذ الصغر .. اكتشفت الإسلام كثرة . كتجربة ثورية هائلة وقرأته قراءة جديدة من هذا المنظار .. إنه عقيدة ونضال في سبيلها .. قضية هي قضية أمة وقضية إنسانية .. بل إنه قضية أمة بتصور إنساني أوسع .. ونضال على أروع ما يكون بأعلى مراحله وبما فيه من تنظيم دقيق وتنقيف إلا أنه أيضاً دين . فهو تجربة ثورية السماء فيها متداخلة مع الأرض ..

ولولا هذا الاكتشاف لما كان مستبعداً أن يأخذ تفكيرنا كشباب مثقف مخلص لبلده يريد أن يعمل شيئاً بإحدى الصيغ : إما بالتحرر بالصيغة الغربية .. وهذه كانت معروفة عند الكثيرين ولم تكن شيئاً معيناً .. وإما صيغة أخرى أحدث وفيها نزعة تقدمية وحدة .. وهي صيغة الماركسية أو الشيوعية ، وفيها النقد

للمجتمع والاستغلال الرأسمالي الظبيقي .  
كل هذا كان وارداً . وقد مشى عشرات المثقفين العرب في  
هذه السبيل .

لماذا اختط حزب البعث طريقة خاصاً به ؟ .. هذا أمر لم  
نتحدث فيه ؛ لأننا لا نريد الدعاية .. ولكن بعد أكثر من ثلاثة  
سنة من نشوء الحزب علينا أن نذكر ذلك ونقول : إن الفضل في  
ذلك يرجع إلى اكتشافنا الإسلام .

إن المسلم لا يكتشف الإسلام .. وكذلك البعيد عن  
الإسلام .. الذي يكتشف ينبغي أن يجمع بين الاستعداد  
النفسي وبين الجيدة .. أي ذلك الذي لم تضعف العادة والألفة  
حساسية عينيه وأذنيه .. فالمسلم الذي نشأ في بيت مسلم منذ  
طفولته واعتاد سماع الكلام عن الإسلام يتكون عنده نوع من  
الضعف في رهافة الحس والذهن فلا يرى الجديد في هذا الكلام  
ولا يدرك المعنى العميق والهزة الروحية .. كما يحصل حين  
يهزك الكلام الذي تسمعه لأول مرة .

ولكن هل اكتشاف الإسلام وقراءته قراءة جديدة هو -  
فقط - أن شخصاً وضع جهده وقرأ الإسلام قراءة جديدة ؟  
لا ، فهناك ظروف موضوعية للأمة العربية .. للثورة العربية  
هي مواجهة الاستعمار الغربي والحضارة الغربية ، والسؤال عن  
سبيل الخلاص ؟ عن كيفية الإنقاذ ؟ كيف تتحرك ؟ كيف تقدم ؟  
هل بالشيوعية ؟

قرأنا الإسلام .. بعد قراءة الشيوعية .. بعد مواجهة التحدي الاستعماري الغربي وحضارته ، وبعد الاطلاع على الخل الثوري الشيوعي الآتي من الغرب أيضا ، فهي إذن قراءة من خلال موقف مصيري من تحديات الاستعمار والحضارة الغربية ومن تحديات الفكر الشيوعي .

المهم هو هذه الصورة التي انطبعت أثناء القراءة الجديدة للإسلام والتي أعطت أشياء أساسية بعضها واضح وبعضها واقع بين الوضوح والإبهام ! .

إن الأمة التي يختارها القدر لتكون مسرحاً مثل هذه التجربة البشرية السماوية هي أمة حكم عليها وإلى الأبد أن تكون متميزة عن باقي البشر ؛ لأنها ذاقت طعم شيء لم يشاركها أحد فيه .. إنها لا يمكن أن يستطيع شيئاً أقل من مستوى الوحي الإلهي .. الشيء السماوي الذي هو أيضاً بشري ومتجسد في عقل بشري واضح .

عندما نضع يدنا على هذه الميزة التي للأمة العربية بهذا الوضوح وبهذه الواقعية وهذه القوة ، فلا شك أنها توحى بطريق خاص للثورة العربية ، ليس المطلوب فيه أن تخالف العقل البشري أو تخالف العصر والقوانين العلمية . فمن ضمن قوانين العقل والعلم يعطي هذا الاكتشاف لحركة الثورة العربية خصوصية .. يعطيها مستوى وأخلاقية معينة .. كما يعطيها سعة إنسانية وكونية .. يعطيها اتساعاً وشمولاً ..

لا أريد القول إن الأفكار كانت كلها جديدة .. لأنها في الجو العربي .. ولكن الحزب كثفها وأحس بها بقوة أكبر ابنتها كلها من لحظة اللقاء مع التجربة الخالدة .

الأمة العربية لها رسالة لا تستطيع التنازل عنها وتبني غيرها . فالآمة العربية شغلت بحضارتها ثلث التاريخ البشري ، وكانت هذه الحضارة إحدى الحضارات الإنسانية الثلاث المؤثرة ..

فالتراث وحده يعطي الآمة شعوراً بالوحدة كما يعطيها حق الطموح إلى حمل الرسالة .. قراءة التراث تعطي للثورة في العالم ولثورات العصر بما فيها الثورة العربية نسبية معينة ؛ لأنها جمِيعاً ثورات بشرية بحدود طاقة الإنسان مهما بلغت هذه الطاقة . وتجربة الآمة العربية من خلال الإسلام فيها شيء مطلق .. في حين أن كل شيء آخر نسبي قد يعيش عشر سنوات أو مائة سنة .. ولكن ليس فيه الخلود ..

هذا بالذات أعطانا جرأة معينة لنقد الشيوعية تجاوزنا أوضاعنا القومية إلى الأوضاع الإنسانية عامة . أى أن نقدنا للشيوعية لم ينحصر في أن الشيوعية لا تلائمنا كعرب بل تعلقنا إلى الكشف عن النقص الأساسي في هذه النظرية بالنسبة للعرب ولغيرهم .

وعندما نقول : إن القومية شيء خالد ، وأن الشيوعية قفزت من فوقها وأرادت أن تحطمها ، فإننا نكون قد وصلنا إلى أن نكتشف شيئاً له صفة الشمول بالمعاناة كامة وكمامة ، تأتي

نظيرية ثورية وتدعى أنها تقدم لنا الحل للخلاص ، ولكن بشمن باهظ لا يمكن أن نقبل به .. أن نعتبر قوميتنا مرحلة وشيئاً من مخلفات الماضي .. فتقرير حقيقة العامل القومي شيء إنساني .. وهو شيء عام وليس خاصاً ...

من الطبيعي أن نكتشف حقيقة ثانية لا تقل أهمية عن الأولى وهي حقيقة الدين . فطريق البعث كان نتيجة اكتشاف الإسلام . وهذا شيء إنساني لا ينحصر بالعرب ؛ لأن الدين حقيقة إنسانية . إلا أن عوامل سلبية قد تطرأ عليه فتشوهه وتضعفه وتزييفه وتجعله أحياناً عامل تخلف وعامل استغلال وعبودية ولكنه في الأساس شيء إيجابي موجود في أعماق النفس البشرية .

« استلهام التراث يعطي الثورة شيئاً مميزاً هو أخلاقية متميزة <sup>(١)</sup> »

هكذا بسط ميشيل عفلق - في أول مناسبة يفسح فيها المكان من فكره لهذه القضية - بسط الحديث عن دور اكتشاف « الإسلام : الحضاري » - المترج « بالإسلام : الدين » في تميز الخيار البعشي .. وكيف كان هذا الخيار ذي المرجعية الإسلامية حتمية اقتضتها المواجهة مع هيمنة الحضارة الغربية على بلادنا .. إذ لا خلاص ولا إنقاذ من هيمنة الغرب، إذا نحن انضوينا تحت خيارات المهيمنين .

• وفي سنة ١٩٧٧ م .. يعود ميشيل عفلق فيطرق ذات المبحث .. منبهًا على أن مكانة الإسلام ودوره في تحديد المنطلقات البعثية وفي تميز خياراته وحجمه في مرجعية المشروع الحضاري البعشي .. قضية لم تعط في أدبيات البعث وفكرة القدر الواجب لإيضاحها وتطويرها .. فيكتب قائلاً عن الموقف من « التراث والإسلام » :

« .. لقد كانت اللحظة التاريخية في حياة الثورة العربية المعاصرة: سلامة الاختيار ... ولم يكن الاختيار بين روح ومادة ، بل بين مادة مستقلة مسيطرة ومادة نابعة من الروح وتابعة لها . والروح في تفكيرنا ليست شيئاً غبياً ولا سحرياً ينافق منهجاً العلمي وإنما هي الوعي وهي الإرادة والأخلاق وكل النزعات

(١) مجلة [آفاق عربية] ص ٥ - ٧ عدد أبريل سنة ١٩٧٦ م ..

التي تشننا إلى الخير والجمال والتضحية والبطولة ، وهي الإيمان بالحقيقة والعدالة والحرية ..

وقد كان الموقف من التراث القومي وعلاقته بمرحلة الانبعاث القومي المعاصرة معبراً عن إحدى الاختيارات الكبرى للفكر البعث وقد قام منذ البدء على تصور ثوري للإسلام .. لذلك لم يكن غريباً أن يعود الحزب بين الحين والآخر ليؤكّد على منطلقاته الأساسية التي لم تعط الاهتمام الذي تستحقه ولم يستخرج منها كل العبر الكامنة فيها كالموقف من التراث والإسلام<sup>(١)</sup> ..

● وعندما يُسأل ميشيل عفلق في « مدرسة الإعداد الحزبي » - عقب إحدى محاضراته فيها - عن نطاق حديثه حول صلة العروبة بالإسلام .. هل هو النطاق التراثي التاريخي ؟ فهبيه « صلة ذكريات » ؟ ! .. أم أنها - هذه الصلة - لا تزال قائمة وحية ومتجدة ؟ .. تأتي إجابته لمؤكّد على دوام وتجدد الصلات بين العروبة - النسبية - وبين الإسلام - المطلق - على النحو الذي يميز عروبتنا عن غيرها من القوميات ..

لقد سئل :

- « تؤكّدون باستمرار على صلة العروبة الحية بالإسلام هل هي صلة ذكريات أو امتداد أو تجديد ؟ .. »

فكان جوابه :

(١) المرجع السابق . عدد مايو سنة ١٩٧٧ م - خطاب ٧ أبريل سنة ١٩٧٧ م .

سأختصر لأن هذا الموضوع طرقه أكثر من مرة وهنا في هذا المكان بالذات ... الصلة - كما نراها ونؤمن بها - هي صلة عضوية بينعروبة والإسلام لا يمكن أن تفصم صلة تاريخ وهي مستمرة منذ القديم حية لا تموت وهي أيضاً - ونظرة الحزب ركزت على ذلك - صلة تجديد - أي أنها لنا فهم ثوري للإسلام ونرى أيضاً ونعتقد بأن نشوء حركات إصلاحية وثورية في الدين تفضي الغبار عن حقيقة الدين وتعيد إليه إشعاعه وحيويته . أعتقد أن هذا ضروري في حركة الثورة العربية ، وأعتقد أنه سيحصل بشكل حتمي . الأمة عندما تنهض وتدخل في طور الإبداع فإنها تنهض وتبدع في كل مجالات الحياة ولا تقصر على ناحية واحدة ، والدين من أهم مجالات الحياة .. الحياة الروحية في الإنسان لها أهميتها الكبيرة ..

لذلك بمقدار ما تقدم مسيرة الثورة العربية نجد أن الفكر الديني يصبح أكثر إشراقاً .. أكثر تجدداً .. أكثر تحرراً يذهب إلى اللب وإلى الحقيقة ، ويتخلص عن القشور وعن العقلانية الحرافية الجامدة ، النهضة العربية ستكون نهضة شاملة .. نهضة في الفكر ونهضة في الدين ونهضة في الفن ونهضة في البناء المادي والاقتصادي . ولذلك كانت نظرة الحزب إلى هذه الصلة .. صلةعروبة بالإسلام بأنها هي بصورة خاصة صلة تجديد .. أي أنها تستمد من فهمنا الثوري لحركة الإسلام فرقة ثورية لتجديد عقليتنا ولتجديد أوضاعنا الفكرية والاجتماعية والقومية . وهنا أحب أن أشير إلى فكرة عزيزة على وهي أن أمتنا قد

عرفت عند ظهور الإسلام ما لم يتسع لأية أمة أخرى أن تعرفه .. عرفت تجربة مطلقة وبقى شيء من هذه الذكريات في نفس كل عربي حتى الآن ، وسيبقى ذلك طويلاً إلى المستقبل البعيد .. نحن كعرب عندنا هذا الرصيد الروحي .. هذا التراث إذا حرصنا على أن نبني صلاتاً حية بيننا وبينه وخاصة نحن كحركة ثورية أن نستلهم هذا التراث بقيمه الروحية والأخلاقية السامية فإننا نعطي ثورتنا العربية ضوابط أخلاقية وجوانب في هداية ، وفيه ردع ، وفيه ضوابط كثيرة نحن بحاجة ماسة إليها .. لذلك قلت - [ في مقال «آفاق عربية» في العام الماضي ] - : بأن ثورات العصر ثورات نسية والثورة العربية كذلك ثورة نسية ، ولكنها إذا حرصت على صلتها بالتراث الخالد فإنها تستطيع أن تدخل إلى جوها شيئاً من المطلق .. أي من الضوابط الأخلاقية الرفيعة .. <sup>(١)</sup>

لقد تعانقت في المرجعية التراثية للمشروع النهضوي عند ميشيل عفلق « التجربة .. والحركة » أي « الإسلام الحضاري » .. مع « المطلق .. والخالد » .. أي « الإسلام : الدين » .. بل وتحدث عفلق عن ضرورة أن تستمد من الإسلام الحضاري القوة الثورية لتجديده عقليتنا وتتجديده أوضاعنا الفكرية والاجتماعية والقومية .. وعن ضرورة اتخاذ التراث الروحي - الإسلام - ضابطاً ورادعاً للثورة والثوار في واقعنا

(١) [ في سبيل البعث - الكتابات السياسية الكاملة ] ج ٣ ص ٨٤ ، ٨٥ - ٨٦ .. « بناء المناضل » - ١١ - ٥ - ١٩٧٧ م ..

العربي المعاصر ! .. فالأمة العربية التي شرفت باقتران نهضتها الأولى برسالة الإسلام .. لا تستطيب في نهضتها الحديثة والمعاصرة شيئاً أقل من الوحي الإلهي ! ..

● وبعد أن كان ميشيل عفلق يتحدث عن الإسلام الحضاري باعتباره المفصح عن العروبة - وهي سابقة عليه - وعن عبقرية الأمة .. غداً يتحدث عنه باعتباره « المكون للأمة » .. فالشعب العربي .. شعب واسع .. رحب .. لا تكتنفه العقد .. وهو منفتح متسامح مستقر على أرضه غير مشرد وغير تائه مؤمن بالمستقبل وواثق بهذا المستقبل مهما حدث .. فهو إنساني بعقيدته وبنطاقه أيضاً وباختصار رقة وطنه ..

وكل هذا الذي اكتسبه الشعب العربي وتميزت به الأمة العربية هو من ثمرات الإسلام وبفضله .. إذ - كما يقول ميشيل عفلق - « بدون الإسلام كان يمكن لهذا الشعب العربي أن يبقى بعقلية قبائلية ! .. » ورغم سبق « العروبة » للإسلام .. إلا أن النهضة العربية الأولى التي اقترن برسالة الإسلام الدينية هي « التي كونتهم كامة » ! <sup>(١)</sup>

● وبعد أن كان « الإسلام : الحضاري » مجرد مكون من مكونات القومية العربية .. وتراث روحي ينهض بتغذية العروبة .. وهو مُتضامن فيها .. وهي التي تعبّر عنه .. بل ولقد غدت مغنية عنه ؛ لأنها هي وحدها المحرك للأمة في مشروع النهضة المعاصرة

(١) [آفاق عربية] ص ٨ ، ٩ ، ١٩٧٦ م ..

كما كان الدين هو المحرك لها في نهضتها الأولى ..

بعد أن كان هذا هو فكر عقلق .. وكانت تلك هي صياغته لعلاقةعروبة بالإسلام في معادلة علاقتهما إبان المرحلة السابقة على عقد السبعينيات .. أصبح يتحدث عن الإسلام باعتباره «أهم وأعمق حقيقة في تكوين القومية العربية .. فهو جوهر العروبة .. والخور والروح للمشروع الحضاري .. ومصدر إلهام النهضة المعاصرة ..» .. « فمن أجل قوميتنا ، ولكي يكون مجتمعنا صحيحاً سليماً أكدنا ضرورة الدين ، وأنه حاجة ملazمة للنفس الإنسانية التي تلبي مطلباً عميقاً وأساسياً فيها ، وأن الدين خالد .. وهكذا كان الدين الحقيقة الإنسانية الثانية التي أكدتها الحزب منذ بدايته في وقت كان الفكر المادي الإلحادي يغزو عقول الشبيبة العربية مستغلًا ظمأ هذه الشبيبة إلى التحرر والانعتاق وإلى الثورة والتجدد ..

ومن أجل قوميتنا ولكي تكون صحيحة وصادقة ومكتملة الجوانب والأبعاد الروحية والأخلاقية والحضارية نظرنا إلى أعمق هذه القومية وإلى جذورها والينابيع التي تنهل منها فوجدنا الإسلام أهم وأعمق حقيقة في تكوينها ، وأنه روحها وأيقها الأخلاقي والإنساني . لقد طرح فكر البعث ذلك كله في وقت شاعت فيه الدعوات التي تنظر القومية والدين أو تشهدهما وتستغلهما وفي وقت كانت فيه الاشتراكية مطروحة كنقض للقومية ، وتيار الثورة والتجدد نقضاً للاستقلالية والأصالة

والتراث الروحي <sup>(١)</sup> ..

لقد رأى عفلق «أن الإسلام هو الذي يكون أولى مقومات الشخصية العربية <sup>(٢)</sup> .. وبالنسبة للثورة العربية فإنه هو الذي يكون روحها وقيمها الإنسانية وأفقها الحضاري .. إنه جوهرعروبة وملهم ثورتها الحديثة ! <sup>(٣)</sup> .. ولذلك فإن من الطبيعي أن يحتل الإسلام كثورة عربية فكرية أخلاقية اجتماعية ذات أبعاد إنسانية ، أن يحتل مركز الخور والروح في هذا المشروع الحضاري الجديد لأمة واحدة ذات تاريخ عريق ورسالة حضارية إنسانية .. <sup>(٤)</sup> .

وإذا كان الإسلام هو «الثقافة القومية الموحدة للعرب ، على اختلاف أديانهم ومذاهبهم ، فإن مبادئه الإنسانية وقيمها الأخلاقية والحضارية هي روح العروبة ومصدر إلهامها الدائم المتجدد ، تلك هي نظرة البعث للإسلام . وهي نظرة علمية مضاءة بالحب . فالبعث - [ كما يقول ميشيل عفلق ] - هو قبل كل شيء :

(١) [في سبيل البعث - الكتابات السياسية الكاملة ] ج ٣ ص ١٨١ ، ١٨٢ ، ١٨٣ - معركة المستقبل العربي ] - ٧ أبريل سنة ١٩٨١ م - ..

(٢) المصدر السابق . ج ٣ ص ٢٨١ - ٢ من أجل عمل عربي مستقبلي ] - ٧ أبريل سنة ١٩٨٦ م - ..

(٣) المصدر السابق . ج ٣ ص ١٨٤ ، ١٨٥ - [ معركة المستقبل العربي ] - ٧ أبريل سنة ١٩٨١ م - ..

(٤) صحيفة [ الثورة ] - العراقية - عدد ٦ - ١١ - ١٩٨٥ م - عدد حديث عفلق مع مجلة [ الطليعة العربية ] عدد توقيعه سنة ١٩٨٥ ..

حب للعروبة وحب للإسلام .. ! .. وهذا الارتباط بين العروبة والإسلام هو واقع حي تعيشه الأمة وتتنفسه « كالهواء ولا يحتاج في إثباته إلى براهين وأدلة .. إنه نتاج القرون والأجيال . ولكن قبل كل شيء هو إرادة إلهية طبعت الحياة العربية . وهو قد ظل أيضاً بالنسبة للشعوب الإسلامية غير العربية بمثابة الحقائق البدوية . فالقومية العربية قائدة في خدمة الإسلام وتدميرها ليس إلا ضرباً لمصلحة الإسلام في الصميم (١) .. ! »

ويعلل ميشيل عفلق اهتمامه صيغة البعث إلى « الإسلام : الحضاري » كمرجع لقوميتنا ومشروعنا الحضاري بنشأة هذه الصيغة في ظرف موضوعي سيطرت عليه حدة الصراع الحضاري بين أمتنا وبين الحضارة الغربية .. فالعرب الذين تبنوا صيغة القومية العربية المجردة من الإسلام قد صنعوا ذلك إبان الصراع مع الدولة العثمانية - ذات المشروعية الإسلامية .. والشعارات الإسلامية - أمّا المرحلة التي أعقبت ذلك ، والتي نشأ فيها البعث فلقد تميزت بهيمنة الغرب وصراعه الحضاري ضد أمتنا بسبب تدينيها وتحصينها بالإسلام .. فالإسلام هو هوية الأمة وسلاحها الحضاري في هذا الصراع .. ومن ثمّ كانت له هذه المكانة المرجعية في هذا المشروع الحضاري القومي الجديد .. « ... إن حركة البعث وجدت في فترة تاريخية فاصلة

(١) [في سبيل البعث - الكتابات السياسية الكاملة [ ج ٥ ص ٦٨ ٦٩ ٧٢ - العراق قدر بطولي » - ٧ أبريل سنة ١٩٨٧ م - ..

بين مرحلة استفادت أغراضها ، ومرحلة مضطربة قلقة ، ورؤيتها للمستقبل غير واضحة .

المرحلة التي استفادت أغراضها كانت مرحلة القومية العربية المجردة التي اقضاها الصراع التحرري ضد الهيمنة العثمانية ، فلم تكن تستطيع رفع شعار الإسلام الذي كان هو شعار الدولة المهيمنة . واستمرت الحال حتى بعد أن زالت الظروف التي استوجبت ذلك .

واستجذت ظروف هيمنة الاستعمار الغربي على الأقطار العربية ، هذه الظروف التي أعادت الأمور إلى نصابها ، حين أعادت الإسلام إلى العروبة .. إلى القومية العربية لضرورة المواجهة الحضارية مع الاستعمار الغربي .. لقد تم ذلك بنظرية إلى التقدم .. ونظرية إلى الإسلام .. ولدت منها نظرية جديدة للإسلام ، كثرة عربية إنسانية حضارية ، قابلة للتتجدد والابناع في كل مرحلة تاريخية مصيرية من حياة الأمة العربية .

وهكذا بدأ طريق المستقبل العربي يزداد وضوحاً فهو لا يبني إلا من خلال الثورة باتجاه التقدم ، ولكن باستلهام الأصالة التي تجسدها ثورة الإسلام بواقعها العربي وجوهرها الإنساني وأبعادها الحضارية .. لنهاية تاريخية يكون الإسلام بمفهومه التوري مصدر إلهامها .. <sup>(١)</sup>

(١) المصدر السابق . ج ٣ ص ٢٧٠ ، ٢٧١ - « من أجل عمق عربي مستقبلي » - ٧ أبريل سنة ١٩٨٦ م -

هكذا حدد ميشيل عفلق الظرف الموضوعي الذي استدعي مرجعية الإسلام في المشروع الحضاري القومي - بعد أن حججته عنه ظروف الصراع « العربي - العثماني » .. وهذا الظرف كان الصراع الحضاري بين الغرب الاستعماري وبين الأمة العربية - والإسلام في مركز أسباب هذا الصراع ! ..

وإذا كانت هذه الحقيقة التي أشار إليها وأفاض في الحديث عنها ميشيل عفلق - وخاصة عندما كان يتحدث عن الغزو الفكري الغربي لأمتنا العربية - فإننا نتساءل اليوم بعد أن وضحت في أفق المتغيرات الدولية التي تعاظمت في نهاية عقد الثمانينات وبداية عقد التسعينات من هذا القرن العشرين .. بعد أن وضحت معالم وحدة الحضارة الغربية كنموذج حضاري تعود إليه وحدته ذات الطابع الليبرالي - بعد طي صفحة الانشقاق الشمولي في هذه الحضارة .. وبعد اتجاه أاحلاف ومؤسسات هذه الحضارة - العسكرية .. والاقتصادية .. والسياسية .. والفكرية - إلى الوحدة .. وبعد غروب شمس الصراعات الخادمة داخل محاور هذه الحضارة .. وتوجه قواها ودولها ومؤسساتها الرئيسية نحو المواجهة المرتقبة والقادمة مع الإسلام وعالمه وأمته - أو على الأقل الرغبة والتخطيط لتكون الحركة في هذا الاتجاه ..

تساءل : ألا تدعو هذه المتغيرات .. التي تبرز على نحو غير مسبوق حدة الصراع الحضاري بين « الغرب : الحضاري » وبين « الإسلام : الحضاري » . ألا تدعو التيار القومي العربي .. وكل التيارات القومية في عالم الإسلام إلى الإمساك بالخيط الذي

التقطه ميشيل عفلق - أبرز مفكري التيار القومي العربي المعاصر -  
لمواصلة السير على الطريق الذي حدد الرجل معامله؟!

إن وزير الخارجية الإيطالي « جيانى ديميكليس » عندما تأسّله  
مجلة « نيوزويك » الأمريكية - بوصفه رئيس المجلس الوزاري  
الأوربي - عن مبررات بقاء « حلف شمال الأطلنطي » - الناتو -  
بعد زوال المواجهة بين الغرب الليبرالي والمعسكر الذي كان  
اشتراكياً .. يجيب الرجل قائلاً : « صحيح أن المواجهة مع  
الشيوعية لم تعد قائمة . إلا أن ثمة مواجهة أخرى يمكن أن تحل  
 محلها بين العالم الغربي والعالم الإسلامي » .. ثم هو يحدد في  
ذات الحديث شروط الغرب للعدول عن مواجهة العالم  
الإسلامي بحلف شمال الأطلنطي .. فإذا هي خصوص العالى  
الإسلامي حضريًا بقبوله النموذج الحضاري الغربي كخيار  
حضاري له .. فيقول - جواباً عن سؤال :

- « كيف يمكن تجنب تلك المواجهة المحتملة »

- « ينبغي أن تحل أوروبا مشاكلها ليصبح النموذج الغربي أكثر  
جاذبية وقبولاً من جانب الآخرين في مختلف أنحاء العالم . وإذا  
فشلنا في تعميم ذلك النموذج الغربي ، فإن العالم سيصبح مكاناً  
في منتهٍ الخطورة ! »

فهل هناك أمام هذه المخاطر الحضارية المحدقة بأمتنا والمهددة  
لوجودنا .. والتي تشهد عليهاآلاف الشواهد - من مثل حديث  
وزير الخارجية الإيطالي - .. هل هناك أمام الوطني والقومي في

وطن العروبة وعالم الإسلام سبيل آخر غير استلهام « الإسلام » مرجعاً حضارياً ، وحصناً للأمة ، وسياجاً للنهضة في هذه المواجهة الحضارية المفروضة ، والتي تعمل لها ولا تستحي من الإعلان عنها مؤسسات الغرب العسكرية والسياسية والاقتصادية والفكرية بكل الوسائل وجميع اللغات ! . هل هناك سبيل غير تطوير الموقف الذي اتخذه ميشيل عفلق عندما تبني الإسلام سياجاً حضارياً للأمة في هذا الصراع الحضاري مع الغرب .. ومواصلة السير على هذا الطريق ؟ ! ..

• ولهذه الحقيقة من حقائق « الوعي الحضاري » عند ميشيل عفلق .. والتي برزت في مشروعه الفكري عندما عرض لصراع الغرب ضد أمتنا بسبب تميزها وتميز خيارها الحضاري بالإسلام .. لهذه الحقيقة جاءت إشارات الرجل إلى الإسلام باعتباره : الدين .. والقومية .. والوطن .. والوطنية .. والثقافة .. وأثمن شيء في العروبة .. والحضارة .. والحرية .. حتى لقد رفع شعار : [ الإسلام أولاً ] .. وأعلن : أنه قد كان يحب الإسلام كثمرة حبه للعرب .. أما الآن فقد أصبح الحب للإسلام .. وما العرب إلا أمة الإسلام .. وما العروبة إلا ضرورة لنظرية الإسلام ! .

تحدث ميشيل عفلق عن هذه المعاني التي ازدانت بعباراتها كتاباته في هذا الطور الأخير من حياته الفكرية والسياسية .. فقال :

« ... وعندما أقول : عروبة تعرفون بأنني أقول : الإسلام أيضاً لا بل أولاً ! . العروبة وجدت قبل الإسلام ولكن الإسلام هو الذي أنصح عروبتا وهو الذي أوصلها إلى الكمال وهو الذي أوصلها إلى العظمة وإلى الخلود . هو الذي جعل من القبائل العربية أمة عربية عظيمة ، أمة عربية حضارية . فالإسلام كان ، وهو الآن ، وسيبقى روح العروبة ، وسيبقى هو قيمها الإنسانية والأخلاقية والاجتماعية . هذا هو الإخلاص للشعب ، هذا هو حب الشعب ، هذه هي الحقيقة .

صحيح أننا نصل إليها في المطالعة وفي قراءات التاريخ ، ولكننا نصل إليها بصورة أعمق وأصدق عندما نقترب من شعبنا وننفقي إلى دقات قلبه وإلى خلجان ضميره إلى هذا الترافق هذا <sup>(١)</sup> التمازج بين العروبة والإسلام .. فالوطنية .. هي العروبة بعينها .. والعروبة - هي الإسلام في جوهره ! .. <sup>(٢)</sup> لقد نمت البدور الأولى للبعث في عهد الكفاح الوطني ضد الاستعمار الفرنسي المثل في ذلك الحين للغطرسة الغربية وللتعصب العنصري والديني ضد العروبة

(١) مجلة [النيوزويك] - الأمريكية - عدد ٢ يوليو سنة ١٩٩٠ م - انظر مقال الأستاذ فهمي هويدي « الغرب والإسلام .. من يعادى من » [الأهرام] ١٧ يوليو سنة ١٩٩٠ م - ..

(٢) [في سبيل البعث - الكتابات السياسية الكاملة] ج ٥ ص ٢٩٤ ، ٢٩٥ - ١٤ - ١ - .. ١٩٨٢ م - ..

الدفاع عن الإسلام هو مهمة القوميين الذين يريدون أن يبقى للأمة العربية سبب وجيه للبقاء ! ..<sup>(١)</sup>

إن الإسلام هو وطن الأمة العربية الروحي والمادي بكل ما تحمل الكلمة وطن من معاني حب الأرض والأهل وحب اللغة والتاريخ ..<sup>(٢)</sup>

.. بدافع الحب للأمة العربية أحبينا الإسلام منذ السن اليافعة ، وبعد أن اقتنينا أكثر من فهم الإسلام أضحى حبنا لأمتنا يتلخص في حبنا للإسلام ، وفي كون الأمة العربية أمة الإسلام !

إن ثقة عميقة تحمل نفوسنا بأننا أخلصنا كل الإخلاص طوال عمرنا لأمتنا ، لمصلحتها ولتاريχها ولعقيدتها ولمستقبلها ، وأنا كنا دوماً حيث العروبة الصحيحة والإسلام الصحيح . إن هذه العلاقة الحميمة بالإسلام هي من النوع التاريخي الموسوم بالتجدد الخالص .

وكان شيئاً طبيعياً أن يأخذ هذا الوعى وهذه العاطفة كل أبعادها فندرك ما تمثله الشعوب الإسلامية من عمق وسند للأمة العربية ، ونشر نحوها بعاطفة القربى ...<sup>(٣)</sup>

(١) المصدر السابق . ج ٣ ص ٢٢٤ - ٢٢٢ - « ثبيت الخيارات الأساسية في التهضة العربية » - ٧ أبريل سنة ١٩٨٤ م - ..

(٢) المصدر السابق . ج ٣ ص ٢٦٩ - « من أجل عمل عربي مستقبلي » ٧ أبريل سنة ١٩٨٦ م - ..

(٣) المصدر السابق . ج ٣ ص ٢٦٨ - ٢٦٩ - « من أجل عمل عربي مستقبلي » - ٧ أبريل سنة ١٩٨٦ م - ..

هكذا اعتدلت عناصر المعادلة - بين العروبة والإسلام - في المشروع القومي كما صاغه ميشيل عفلق - فغدا الإسلام هو الأول .. والأساس .. الدين .. والوطن .. والقومية .. والوطنية .. والحضارة .. والثقافة .. وسياج الأمة .. وحصنها .. وصيغة التاريخ .. إنه الأب الشرعي للأمة .. ورسالتها التي لو لاها لما كان لهذه الأمة مبرر للبقاء ؟ ! .

« ... لقد ولد الإسلام في أرض العروبة وضمن تاريخها وأهلها ولكنه أصبح هو أباها ؛ لأنها ابتداء من الإسلام ولدت ولادة جديدة ، وأصبحت أمة عظيمة تاريخية لها دور أساسي في تاريخ الإنسانية وفي صنع مستقبل الإنسانية . الإسلام أعطى للأمة العربية هذه الأبعاد .. أعطها مسؤولية الدور الإنساني العظيم ، وأعطى العرب مذاق الخلود وطعم الحياة الحقيقة التي هي جهاد قبل كل شيء وفكرة ومبدأ وعقيدة ، ولا خوف على العروبة ما دامت مقترنة بالإسلام ؛ لأنه كفيل بأن يجددها ويوقظ فيها هذه النزعة إلى السماء .. إلى الخلود .. إلى الأفق الكوني .. إلى البطولة وحمل الرسالة .. وعندها تتهاوى الأمراض العالقة والمشاغل المادية والآنية التي لا تليق بأمتنا ، ولا تعبر عن حقيقتها وحقيقة رسالتها ، وينهوض الأمة ووحدتها يتصرر الإسلام ويعلن عن وجهه الحقيقي الإنساني السمح الذي تحتاجه الإنسانية اليوم كما احتاجته في

الماضي ، وكما ستبقى بحاجة إليه في المستقبل .. <sup>(١)</sup>  
 إن الإسلام هو الذي حفظ العروبة وشخصية الأمة في وقت  
 التمزق والضياع وتشتت الدولة العربية إلى طائف والى مالك  
 ودويلات عدة متاحرة ، وكان مرادفًا للوطنية وللدفاع عن  
 الأرض والسيادة والداعي إلى الجهاد أمام العدوان والغزو  
 الأجنبي ، وسيبقى دومًا قوة أساسية محركة للنضال الوطني  
 والقومي . وهو الذي خرجة من صلبه ومن حركة التطور  
 التاريخي فكرة القومية العربية بمفهومها الإنساني السمح ، وهو  
 الذي يحيط الأمة العربية بسياج من الشعوب المتعاطفة معها .

إن الإسلام هو العامل الصميمى المندمج في نسيج الأمة وفي  
 تاريخها وفي حياتها اليومية .. ولا يصح تناول الإسلام من الموضع  
 الحيادي النظري السياسي ، والشيء الطبيعي هو أن يكون افتتاح  
 التيار القومى على الإسلام موقفاً فيه الحرارة والحنين والغيرة والحرص ،  
 والاعتراف بالفضل ، وبما يشكله الإسلام من ضمانة مصيرية لقوميتنا  
 ولمستقبلنا كامة . ومن هذا المنطلق يستطيع التيار القومى أن يحاور  
 التيار الديني المتجرد الوطنى حوار الحب والعقل .. <sup>(٢)</sup>

هكذا .. انتهى ميشيل عفلق .. أبرز مفكري التيار

(١) المصدر السابق . ج ٥ ص ٤١٦ - ٤١٨ - « نفهم الماضي من خلال  
 تحميلنا لمسؤولية الحاضر » - ١٣ - ٨ - ١٩٨٧ م - ..

(٢) [ العمل المستقبلي - نداء إلى الأمة ] ص ١٠ - خطاب عفلق في ٧  
 أبريل سنة ١٩٨٨ - طبعة بغداد سنة ١٩٨٨ م - ..

القومي العربي في هذا القرن ، وصاحب أبرز المشاريع الحضارية القومية المعاصرة .. انتهى بعد أن حدد مكانة الإسلام المرجعية في المشروع النهضوي .. إلى دعوة التيار القومي إلى :

أ - الانفتاح على الإسلام من « موقف الحرارة والحنين والغيرة والحرص والاعتراف بالفضل وبما يشكله الإسلام من ضمانة مصيرية لقوميتنا ولمستقبلنا كامة .. »

ب - وإلى « الحوار مع التيار الديني .. حوار الحب والعقل » ..

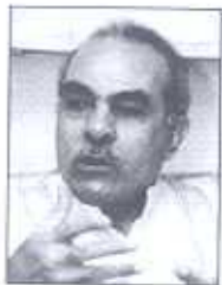
وهي رسالة وجهها الرجل إلى التيار القومي في ختام صفحات مشروعه الفكري .. وختام سنوات عمره الذي قضى منه نصف قرن في الفكر والنضال .

وهذه الرسالة ما زالت موجهة إلى التيار القومي ومعروضة على قادته ومفكريه حتى كتابة هذه السطور ! ..

وهي أيضاً موجهة إلى التيار الإسلامي الذي وقفت تصوراته للفكر القومي وتياره ومشروعه النهضوي عند الصفحات الأولى التي لم تنضج فيها الرؤية القومية للإسلام ! ..

إننا أمام « رسالة » موجهة إلى القوميين والإسلاميين جميعاً تدعوهم إلى « حوار الحب والعقل » .. انطلاقاً من هذه الأرض المشتركة .. واستشرافاً « لترتيب البيت العربي » في مواجهة التحديات العاصفة التي تهدد الجميع ! ..

## السيرة الذاتية للمؤلف



- د. محمد عمارة مصطفى عمارة .
- مفكر إسلامي ومؤلف ومحقق  
وعضو « مجمع البحوث الإسلامية »  
بالأزهر الشريف .
- ولد بريف مصر ببلدة « صروة » ، مركز « قلين » ، محافظة « كفر الشيخ » في ( ٢٧ رجب سنة ١٣٥٠ هـ - ٨ ديسمبر سنة ١٩٣١ م ) في أسرة ميسورة الحال مادياً ، تختلف الزراعة ، وملتزمة دينياً .
- قبل مولده ، كان والده قد نذر لله إذا جاء المولود ذكراً ، أن يسميه محمداً ، وأن يهبه للعلم الديني ، أي أن يطلب العلم في الأزهر الشريف .
- حفظ القرآن وبحوده بـ « كتاب القرية مع تلقي العلوم المدنية الأولية بمدرسة القرية مرحلة التعليم الإلزامي » .
- في سنة ١٣٦٤ هـ - ١٩٤٥ م التحق « بمعهد دسوق الديني الابتدائي » التابع للجامعة الأزهر الشريف ، ومنه حصل على شهادة الابتدائية سنة ( ١٣٦٨ هـ - ١٩٤٩ م ) .
- وفي المرحلة الابتدائية ، النصف الثاني من أربعينيات القرن العشرين بدأت تفتح وتنمو اهتماماته الوطنية ، والערבية الإسلامية ، والأدبية ، والثقافية ، فشارك في العمل الوطني -

قضية استقلال مصر ، والقضية الفلسطينية - بالخطابة في المساجد والكتابة نثراً وشِعراً ، وكان أول مقال نشرته له صحيفة [ مصر الفتاة ] بعنوان « جهاد » عن فلسطين في ( إبريل سنة ١٩٤٨ م ) .

وتطوع للتدريب على حمل السلاح ضمن حركة مناصرة القضية الفلسطينية لكن لم يكن له شرف الذهاب إلى فلسطين .

• في سنة ١٩٤٩ م ، التحق « بمعهد طنطا الأحمدى الدينى الثانوى » التابع للجامع الأزهر الشريف ، ومنه حصل على الثانوية الأزهرية ( ١٣٧٣ هـ - ١٩٥٤ م ) .

• وواصل في مرحلة الدراسة الثانوية اهتماماته السياسية والأدبية والثقافية ، ونشر شِعراً ونثراً في صحف ومجلات [ مصر الفتاة ] و [ منبر الشرق ] و [ المصري ] و [ الكاتب ] وتطوع للتدريب على السلاح بعد إلغاء معاهدة ١٩٣٦ م في سنة ١٩٥١ م .

• في ١٣٧٤ هـ ١٩٥٤ م التحق « بكلية دار العلوم » جامعة القاهرة ، ومنها تخرج ، ونال درجة « الليسانس » في اللغة العربية والعلوم الإسلامية ، ولقد تأخر تخرجه بسبب نشاطه السياسي إلى سنة ١٩٦٥ م بدلاً من سنة ١٩٥٨ م .

• وتوالى في مرحلة الدراسة الجامعية نشاطه الوطني والأدبي والثقافي فشارك في « المقاومة الشعبية » ، بمنطقة قناة السويس ، إبان مقاومة الغزو الثلاثي لمصر سنة ( ١٣٧٥ هـ - ١٩٥٦ م ) .

• ونشر المقالات في صحيفة [ المساء ] المصرية ومجلة

[الآداب] البيروتية ، وألف ونشر أول كتبه عن [القومية العربية] سنة ١٩٥٨ م .

● بعد التخرج من الجامعة ، أعطى كل وقته تقريرًا وجميع جهده لمشروعه الفكري ، فجمع وحقق ودرس الأعمال الكاملة لأبرز أعلام اليقظة الإسلامية الحديثة : رفاعة رافع الطهطاوي ، وجمال الدين الأفغاني ، ومحمد عبده ، وعبد الرحمن الكواكبي ، وعلي مبارك ، وقاسم أمين . وكتب الكتب والدراسات عن أعلام التجديد الإسلامية ؛ من أمثل الدكتور عبد الرزاق السنهوري باشا ، والشيخ محمد الغزالى ، وعمر مكرم ، ومصطفى كامل ، وخير الدين التونسي ، ورشيد رضا ، وعبد الحميد بن باديس ، ومحمد الخضر حسين ، وأبي الأعلى المودودي ، وحسن البنا ، وسيد قطب ، والشيخ محمود شلتوت ..... إلخ .

● ومن أعلام الصحابة الذين كتب عنهم : عمر بن الخطاب ، وعلي بن أبي طالب ، وأبو ذر الغفارى ، وأسماء بنت أبي بكر . كما كتب عن تيارات الفكر الإسلامي القديمة والحديثة . وعن أعلام التراث الإسلامي ، من مثل : غيلان الدمشقى ، والحسن البصري ، وعمرو بن عبيد ، والنفس التركية - محمد بن الحسن - وعلي بن محمد ، والماوردي ، وابن رشد (الخفيد) ، والعز بن عبد السلام ..... إلخ .

● وتناولت كتبه - التي تجاوزت المائة - السمات المميزة للحضارة الإسلامية ، والمشروع الحضاري الإسلامي ، والمواجحة

مع الحضارات الغازية والمعادية ، وتيارات العلمنة والتغريب ، وصفحات العدل الاجتماعي الإسلامي ، والعقلانية الإسلامية . وحاور وناظر العديد من أصحاب المشاريع الفكرية الوافدة . وحقق عدداً من نصوص التراث الإسلامي القديم منه وال الحديث .

● وكجزء من عمله العلمي ومشروعه الفكري ، حصل من كلية دار العلوم في العلوم الإسلامية تخصص الفلسفة الإسلامية على الماجستير سنة ( ١٣٩٠ هـ - ١٩٧٠ م ) ، بأطروحة عن [ المعتزلة ومشكلة الحرية الإنسانية ] وعلى الدكتوراه سنة ١٣٩٥ هـ - سنة ١٩٧٥ م ، بأطروحة عن [ الإسلام وفلسفة الحكم ] .

● أسهم في تحرير العديد من الدوريات الفكرية المتخصصة ، وشارك في العديد من الندوات والمؤتمرات العلمية في وطن العروبة وعالم الإسلام وخارجها ، كما أسهم في تحرير العديد من الموسوعات السياسية والحضارية والعلمية ، مثل : [ الموسوعة السياسية ] و [ موسوعة الحضارة العربية ] و [ موسوعة الشروق ] و [ موسوعة المفاهيم الإسلامية ] .... إلخ .

● نال عضوية عدّ من المؤسسات العلمية والفكرية والبحثية ؛ منها : « المجلس الأعلى للشئون الإسلامية » بمصر ، و « المعهد العالمي للفكر الإسلامي » بواشنطن ، و « مركز الدراسات الحضارية » بمصر ، و « الجمعي الملكي لبحوث الحضارة الإسلامية » مؤسسة آل البيت بالأردن و « مجمع البحوث الإسلامية » بالأزهر الشريف .

● حصل على عدد من الجوائز ، والأوسمة ، والشهادات التقديرية ، والدروع ؛ منها : « جائزة جمعية أصدقاء الكتاب » بليban سنة ١٩٧٢ م ، وجائزة الدولة التشجيعية بمصر سنة ١٩٧٦ م ، ووسام العلوم والفنون من الطبقة الأولى بمصر سنة ١٩٧٦ م ، وجائزة علي وعثمان حافظ لفكر العام سنة ١٩٩٣ م ، وجائزة الجمع الملكي لبحوث الحضارة الإسلامية سنة ١٩٩٧ م ، ووسام التيار الفكري الإسلامي - القائد المؤسس سنة ١٩٩٨ م .

● جاوزت أعماله الفكرية تأليفاً وتحقيقاً المائة كتاب ، وذلك غير ما نشر له في الصحف والمجلات .

● ترجمت العديد من كتبه إلى العديد من اللغات الشرقية والغربية من مثل : التركية ، والملاوية ، والفارسية ، والأوردية ، والإنجليزية ، والفرنسية ، والروسية ، والإسبانية ، والألمانية ، والألبانية .

● ثبت بأعماله الفكرية :

١ - تأليف :

١ - معالم المنهج الإسلامي - دار الرشاد - القاهرة  
سنة ١٩٩٧ م .

٢ - الإسلام والمستقبل - دار الرشاد - القاهرة  
سنة ١٩٩٧ م .

٣ - نهضتنا الحديثة بين العلمانية والإسلام - دار الرشاد -  
القاهرة سنة ١٩٩٧ م

٤ - معارك العرب ضد الغزاة - دار الرشاد - القاهرة

سنة ١٩٩٨ م .

٥ - الغارة الجديدة على الإسلام - دار الرشاد - القاهرة  
سنة ١٩٩٨ م .

٦ - جمال الدين الأفغاني بين حقائق التاريخ وأكاذيب  
لويس عوض - دار الرشاد - القاهرة سنة ١٩٩٧ م .

٧ - الشيخ محمد الغزالى الموقع الفكري والمعارك الفكرية -  
دار الرشاد - القاهرة سنة ١٩٩٨ م .

٨ - الوعي بالتاريخ وصناعة التاريخ - دار الرشاد - القاهرة  
سنة ١٩٩٧ م .

٩ - التراث والمستقبل - دار الرشاد - القاهرة سنة ١٩٩٧ م .

١٠ - الإسلام والتعددية : التنويع والاختلاف في إطار  
الوحدة - دار الرشاد - القاهرة سنة ١٩٩٧ م .

١١ - الإبداع الفكري والخصوصية الحضارية - دار الرشاد -  
القاهرة سنة ١٩٩٧ م .

١٢ - الدكتور عبد الرزاق السنهوري باشا إسلامية الدولة  
والمدنية والقانون - دار الرشاد - القاهرة سنة ١٩٩٩ م .

١٣ - الإسلام والسياسة : الرد على شبهات العلمانيين -  
دار الرشاد - القاهرة سنة ١٩٩٧ م .

١٤ - الإسلام وفلسفة الحكم - دار الشروق - سنة ١٩٩٨ م .

١٥ - معركة الإسلام وأصول الحكم - دار الشروق -  
سنة ١٩٩٧ م .

- ١٦ - الإسلام والفنون الجميلة - دار الشروق - سنة ١٩٩١ م.
- ١٧ - الإسلام وحقوق الإنسان - دار الشروق - سنة ١٩٩٨ م.
- ١٨ - الإسلام والثورة - دار الشروق - سنة ١٩٨٨ م.
- ١٩ - الإسلام والعروبة - دار الشروق - سنة ١٩٨٨ م.
- ٢٠ - الدولة الإسلامية بين العلمانية والسلطة الدينية - دار الشروق - سنة ١٩٨٨ م.
- ٢١ - هل الإسلام هو الحل؟ لماذا وكيف؟ - دار الشروق - سنة ١٩٨٨ م.
- ٢٢ - سقوط الغلو العلماني - دار الشروق - سنة ١٩٩٥ م.
- ٢٣ - الغزو الفكري وفهم أم حقيقة؟ - دار الشروق - سنة ١٩٩٧ م.
- ٢٤ - الطريق إلى اليقظة الإسلامية - دار الشروق - سنة ١٩٩٠ م.
- ٢٥ - تيارات الفكر الإسلامي - دار الشروق - سنة ١٩٩٧ م.
- ٢٦ - الصحوة الإسلامية والتحدي الحضاري - دار الشروق - سنة ١٩٩٧ م.
- ٢٧ - المعتزلة ومشكلة الحرية الإنسانية - دار الشروق - سنة ١٩٨٨ م.
- ٢٨ - عندما أصبحت مصر عربية إسلامية - دار الشروق - سنة ١٩٩٧ م.

- ٢٩ - العرب والتحدي - دار الشروق - سنة ١٩٩١ م .
- ٣٠ - مسلمون ثوار - دار الشروق - سنة ١٩٨٨ م .
- ٣١ - التفسير الماركسي للإسلام - دار الشروق -  
سنة ١٩٩٦ م .
- ٣٢ - الإسلام بين التنوير والتزوير - دار الشروق -  
سنة ١٩٩٦ م .
- ٣٣ - التيار القومي الإسلامي - دار الشروق -  
سنة ١٩٩٦ م .
- ٣٤ - الإسلام والأمن الاجتماعي - دار الشروق -  
سنة ١٩٩٨ م .
- ٣٥ - الأصولية بين الغرب والإسلام - دار الشروق -  
سنة ١٩٩٨ م .
- ٣٦ - الجامعة الإسلامية والفكرة القومية - دار الشروق -  
سنة ١٩٩٤ م .
- ٣٧ - قاموس المصطلحات الاقتصادية في الحضارة  
الإسلامية - دار الشروق - سنة ١٩٩٣ م .
- ٣٨ - عمر بن عبد العزيز - دار الشروق - سنة ١٩٨٨ م .
- ٣٩ - جمال الدين الأفغاني موقظ الشرق - دار الشروق -  
سنة ١٩٨٨ م .
- ٤٠ - محمد عبده تجديد الدنيا بتجديد الدين -  
دار الشروق - سنة ١٩٨٨ م .

- ٤١ - عبد الرحمن الكواكبي - دار الشروق - سنة ١٩٨٨ م .
- ٤٢ - أبو الأعلى المودودي - دار الشروق - سنة ١٩٨٧ م .
- ٤٣ - رفاعة الطهطاوي - دار الشروق - سنة ١٩٨٨ م .
- ٤٤ - علي مبارك - دار الشروق - سنة ١٩٨٨ م .
- ٤٥ - قاسم أمين - دار الشروق - سنة ١٩٨٨ م .
- ٤٦ - معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام - نهضة مصر - القاهرة سنة ١٩٩٧ م .
- ٤٧ - القدس الشريف رمز الصراع وبوابة الانتصار - نهضة مصر - القاهرة سنة ١٩٩٧ م .
- ٤٨ - هذا إسلامنا خلاصات الأفكار - دار الوفاء - سنة ٢٠٠٠ م .
- ٤٩ - الصحوة الإسلامية في عيون غربية - نهضة مصر - سنة ١٩٩٧ م .
- ٥٠ - الغرب والإسلام - نهضة مصر - سنة ١٩٩٧ م .
- ٥١ - أبو حيان التوحيدى - نهضة مصر - سنة ١٩٩٧ م .
- ٥٢ - ابن رشد بين الغرب والإسلام - نهضة مصر - سنة ١٩٩٧ م .
- ٥٣ - الانتماء الثقافي - نهضة مصر - سنة ١٩٩٧ م .
- ٥٤ - التعددية الرؤية الإسلامية والتحديات الغربية - نهضة مصر - سنة ١٩٩٧ م .
- ٥٥ - صراع القيم بين الغرب والإسلام - نهضة مصر -

سنة ١٩٩٧ م .

٥٦ - الدكتور يوسف القرضاوي المدرسة الفكرية  
والمشروع الفكري - نهضة مصر - سنة ١٩٩٧ م .

٥٧ - عندما دخلت مصر في دين الله - نهضة مصر -  
سنة ١٩٩٧ م .

٥٨ - الحركات الإسلامية رؤية نقدية - نهضة مصر -  
سنة ١٩٩٨ م .

٥٩ - المنهج العقلي في دراسات العربية - نهضة مصر -  
سنة ١٩٩٧ م .

٦٠ - النموذج الثقافي - نهضة مصر - سنة ١٩٩٨ م .

٦١ - تجديد الدنيا بتجديد الدين - نهضة مصر -  
سنة ١٩٩٨ م .

٦٢ - الثواب والمتغيرات في فكر البقظة الإسلامية الحديثة -  
نهضة مصر - سنة ١٩٩٧ م .

٦٣ - نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم - نهضة  
مصر - سنة ١٩٩٨ م .

٦٤ - التقدم والإصلاح بالتنوير الغربي ؟ أم بالتجديد  
الإسلامي ؟ - نهضة مصر - سنة ١٩٩٨ م .

٦٥ - الحملة الفرنسية في الميزان - نهضة مصر -  
سنة ١٩٩٨ م .

٦٦ - الحضارات العالمية : تدافع أم صراع ؟ - نهضة  
مصر - سنة ١٩٩٨ م .

٦٧ - إسلامية الصراع حول القدس وفلسطين - نهضة مصر - سنة ١٩٩٨ م .

٦٨ - القدس بين اليهودية والإسلام - نهضة مصر - سنة ١٩٩٩ م .

٦٩ - الأقليات الدينية والقومية : تنوع ووحدة ؟ أم تفتتت واحتراق ؟ - نهضة مصر - سنة ١٩٩٨ م .

٧٠ - السنة النبوية والمعرفة الإنسانية - نهضة مصر - سنة ٢٠٠٠ م .

٧١ - خطر العولمة على الهوية الثقافية - نهضة مصر - سنة ١٩٩٩ م .

٧٢ - مستقبلنا بين العالمية الإسلامية والعولمة الغربية - نهضة مصر - سنة ٢٠٠٠ م .

٧٣ - بين الغزالي وابن رشد .

٧٤ - الدين والدولة والمدنية عند السننوري باشا .

٧٥ - هل المسلمون أمة واحدة ؟ - نهضة مصر - سنة ١٩٩٩ م .

٧٦ - الغناء والموسيقى حلال أم حرام ؟ - نهضة مصر - سنة ١٩٩٩ م .

٧٧ - تحليل الواقع بمنهاج العاهات المزمنة - نهضة مصر - سنة ١٩٩٩ م .

٧٨ - الحوار بين الإسلاميين والعلمانيين - نهضة مصر - سنة ٢٠٠٠ م .

٧٩ - من القومية أولاً إلى الإسلام أولاً .

٨٠ - التحرير الإسلامي للمرأة - دار الشروق -  
سنة ٢٠٠٢ م .

٨١ - الظاهره الإسلامية - المختار الإسلامي - ١٩٩٨ م .

٨٢ - الوسيط في المذاهب والمصطلحات الإسلامية -  
نهضة مصر - سنة ١٩٩٩ م .

٨٣ - الحوار فريضة إسلامية .

٨٤ - إسلاميات السنهوري ياشا .

٨٥ - منار الاحياء والتجديد .

٨٦ - النص الإسلامي بين الاجتهاد والحمدود والتاريخية -  
دار الفكر - دمشق سنة ١٩٩٨ م .

٨٧ - أزمة الفكر الإسلامي الحديث - دار الفكر - دمشق  
سنة ١٩٩٨ م .

٨٨ - المادية والمثالية في فلسفة ابن رشد - دار المعارف -  
سنة ١٩٨٣ م .

٨٩ - العطاء الحضاري الإسلامي - دار المعارف -  
سنة ١٩٩٨ م .

٩٠ - إسلامية المعرفة ماذا تعني ؟ - دار المعارف -  
سنة ١٩٩٩ م .

٩١ - ثورة الزنج - دار الوحدة - سنة ١٩٨٠ م .

٩٢ - دراسات في الوعي بالتاريخ - دار الوحدة -

سنة ١٩٨٤ م .

٩٣ - الإسلام والوحدة القومية - المؤسسة العربية للدراسات والنشر - بيروت سنة ١٩٧٩ م .

٩٤ - الإسلام والسلطة الدينية - المؤسسة العربية للدراسات والنشر - سنة ١٩٨٠ م .

٩٥ - الإسلام بين العلمانية والسلطة الدينية - دار ثابت - القاهرة - سنة ١٩٨٢ م .

٩٦ - فكر التنوير بين العلمانيين والإسلاميين - دار الوفاء - القاهرة - سنة ١٩٩٥ م .

٩٧ - سلامة موسى : اجتهاد خاطئ أم عمالة حضارية ؟ - دار الوفاء - سنة ١٩٩٥ م .

٩٨ - العالم الإسلامي والمتغيرات الدولية - دار الوفاء - سنة ١٩٩٧ م .

٩٩ - عالمنا : حضارة أم حضارات ؟ - دار الوفاء - سنة ١٩٩٧ م .

١٠٠ - الجديد في المخطط الغربي تجاه المسلمين - دار الوفاء - سنة ١٩٩٧ م .

١٠١ - العلمانية بين الغرب والإسلام - دار الوفاء - سنة ١٩٩٦ م .

١٠٢ - محمد عبده سيرته وأعماله - دار القدس - بيروت سنة ١٩٧٨ م .

١٠٣ - نظرية جديدة إلى التراث - دار قتبة - دمشق

سنة ١٩٨٨ م .

١٠٤ - القومية العربية ومؤامرات أمريكا ضد وحدة العرب -  
دار الفكر - القاهرة سنة ١٩٥٨ م .

١٠٥ - الفكر القائد للثورة الإيرانية - دار ثابت - القاهرة  
سنة ١٩٨٢ م .

١٠٦ - الإسلام وضرورة التغيير - دار المعارف -  
سنة ٢٠٠١ م .

١٠٧ - ظاهرة القومية في الحضارة العربية - الكويت -  
سنة ١٩٨٣ م .

١٠٨ - رحلة في عالم الدكتور محمد عمارة حوار -  
دار الكتاب الحديث - بيروت سنة ١٩٨٩ م .

١٠٩ - نظرية الخلافة الإسلامية - دار الثقافة الجديدة -  
القاهرة سنة ١٩٨٠ م .

١١٠ - العدل الاجتماعي لعمر بن الخطاب - دار الثقافة  
الجديدة - سنة ١٩٧٨ م .

١١١ - الفكر الاجتماعي لعلي بن أبي طالب - دار الثقافة  
الجديدة - سنة ١٩٧٨ م .

١١٢ - إسرائيل هل هي سامية؟ - دار الكتاب العربي -  
القاهرة سنة ١٩٦٨ م .

١١٣ - الإسلام وأصول الحكم دراسات ووثائق - المؤسسة  
العربية للدراسات والنشر - بيروت سنة ١٩٨٥ م .

١١٤ - الدين والدولة - الهيئة العامة للكتاب - سنة ١٩٩٧ م .

١١٥ - الاستقلال الحضاري - الهيئة العامة للكتاب -  
سنة ١٩٩٣ م .

١١٦ - الإسلام وقضايا العصر - دار الوحدة - بيروت  
سنة ١٩٨٤ م .

١١٧ - الإسلام وال الحرب الدينية - دار الوحدة - بيروت  
سنة ١٩٨٢ م .

١١٨ - الإسلام والعروبة والعلمانية - دار الوحدة -  
سنة ١٩٨١ م .

١١٩ - الفريضة الغائبة عرض وحوار وتقدير - دار الوحدة -  
سنة ١٩٨٣ م .

١٢٠ - التراث في ضوء العقل - دار الوحدة -  
سنة ١٩٨٤ م .

١٢١ - فجر اليقظة القومية - دار الوحدة - سنة ١٩٨٤ م .

١٢٢ - العروبة في العصر الحديث - دار الوحدة -  
سنة ١٩٨٤ م .

١٢٣ - الأمة العربية وقضية الوحدة - دار الوحدة -  
سنة ١٩٨٤ م .

١٢٤ - أكذوبة الاضطهاد الديني في مصر - المجلس  
الأعلى للشؤون الإسلامية - القاهرة سنة ٢٠٠٠ م .

١٢٥ - في المسألة القبطية : حقائق وأوهام - مكتبة  
الشروع - القاهرة سنة ٢٠٠١ م .

١٢٦ - الإسلام والآخر : من يعترف بمن؟ ومن ينكر من؟ -

مكتبة الشروق - القاهرة سنة ٢٠٠١ .

١٢٧ - شبّهات وإجابات حول القرآن الكريم - المجلس الأعلى للشئون الإسلامية - ٢٠٠١ .

١٢٨ - الإمام الأكبر الشيخ محمود شلبي - المجلس الأعلى للشئون الإسلامية - سنة ٢٠٠١ .

١٢٩ - الشريعة الإسلامية والعلمانية الغربية - دار الشروق - سنة ٢٠٠٢ .

١٣٠ - شبّهات وإجابات حول مكانة المرأة في الإسلام - المجلس الأعلى للشئون الإسلامية - ج ٣، ٢، ١ سنة ٢٠٠١ .

ب - دراسة وتحقيق :

١٣١ - الأعمال الكاملة لرفاعة الطهطاوي - المؤسسة العربية للدراسات والنشر - بيروت سنة ١٩٧٣ م .

١٣٢ - الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني - المؤسسة العربية للدراسات والنشر - بيروت سنة ١٩٧٩ م .

١٣٣ - الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده - دار الشروق - القاهرة سنة ١٩٩٣ م .

١٣٤ - الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي - المؤسسة العربية للدراسات والنشر - بيروت سنة ١٩٧٥ م .

١٣٥ - الأعمال الكاملة لقاسم أمين - دار الشروق - القاهرة سنة ١٩٨٩ م .

١٣٦ - رسائل العدل والتوحيد - دار الشروق - القاهرة سنة ١٩٨٧ م .

١٣٧ - كتاب الأموال لأبي عبيد القاسم بن سلام - دار الشروق - القاهرة سنة ١٩٨٩ م .

١٣٨ - رسالة التوحيد للإمام محمد عبده - دار الشروق - القاهرة سنة ١٩٩٣ م .

١٣٩ - الإسلام والمرأة في رأي الإمام محمد عبده - دار الرشاد - القاهرة سنة ١٩٩٧ م .

١٤٠ - فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال لابن رشد - دار المعارف - سنة ١٩٩٩ م .

١٤١ - التوفيقات الإلهامية في مقارنة التوارييخ لمحمد مختار باشا المصري - المؤسسة العربية للدراسات والنشر - بيروت سنة ١٩٨٠ م .

١٤٢ - الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان للشيخ محمد الخضر حسين - نهضة مصر - سنة ١٩٩٩ م .

١٤٣ - السنة والبدعة للشيخ محمد الخضر حسين - نهضة مصر - سنة ١٩٩٩ م .

ج - مناظرات :

١٤٤ - أزمة العقل العربي - دار الآفاق الدولية - القاهرة سنة ١٩٩٣ م .

١٤٥ - المواجهة بين الإسلام والعلمانية - دار الآفاق الدولية - القاهرة سنة ١٤١٣ هـ .

١٤٦ - تهافت العلمانية - دار الآفاق الدولية - القاهرة سنة ١٤١٣ هـ .

د - بالاشتراك مع آخرين :

١٤٧ - الحركة الإسلامية رؤية مستقبلية - الكويت  
سنة ١٩٨٩ م .

١٤٨ - القرآن - المؤسسة العربية للدراسات والنشر -  
بيروت سنة ١٩٧٢ م .

١٤٩ - محمد عبّال - المؤسسة العربية للدراسات والنشر -  
بيروت سنة ١٩٧٢ م .

١٥٠ - عمر بن الخطاب - المؤسسة العربية للدراسات  
والنشر - بيروت سنة ١٩٧٣ م .

١٥١ - علي بن أبي طالب - المؤسسة العربية للدراسات  
والنشر - بيروت سنة ١٩٧٤ م .

١٥٢ - قارعة سبتمبر - مكتبة الشروق - القاهرة  
سنة ٢٠٠٢ م .

\*\*\*

## الفهرس

|     |                                                           |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| ٥   | ..... بين يديي دراسات هذا الكتاب                          |
|     | (١)                                                       |
| ١١  | ..... رشيد رضا : منار الاحياء والتجديد                    |
| ١١  | ..... ● النشأة .. والرحلة                                 |
| ١٥  | ..... ● المنار                                            |
| ٢٢  | ..... ● مجلة .. ومشروع للنهضة                             |
| ٣٣  | ..... ● مؤسسات للمقاومة والنهوض :                         |
| ٣٦  | ..... - المقاومة بالنهضة                                  |
| ٤٢  | ..... - صفحة تتلوها صفحات                                 |
|     | (٢)                                                       |
| ٤٥  | ..... السنهوري باشا : إسلامية الدولة .. والمدنية والقانون |
| ٤٥  | ..... ● تقديم                                             |
| ٥٥  | ..... ● بطاقة حياة                                        |
|     | ● من كتابات السنهوري باشا عن :                            |
| ٧٥  | ..... - الدين والدولة في الإسلام                          |
| ٨٨  | ..... - المدنية الإسلامية والنهضة الشرقية                 |
| ٨٨  | ..... - من أوراقه الشخصية                                 |
| ١٢٨ | ..... - الإسلام والشرق                                    |

( ٣ )

|     |                                                    |
|-----|----------------------------------------------------|
| ١٣٩ | ميشيل عفلق : من القومية أولاً .. إلى الإسلام أولاً |
| ١٣٩ | • تمهيد                                            |
| ١٤٤ | • القضية في المشروع القومي                         |
| ١٤٨ | • ما قبل السبعينيات                                |
| ١٦١ | • حقبة السبعينيات والثمانينيات                     |
| ١٨٧ | السيرة الذاتية للمؤلف                              |
| ٢٠٥ | الفهرس                                             |

٠ ٠ ٠

رقم الإيداع

٢٠٠٤/١٠٦٢٢

الترقيم الدولي I.S.B.N

977 - 342 - 238 - 0

( من أجل تواصل بناء بين الناشر والقارئ )

عزيزي القارئ الكريم . . . السلام عليكم ورحمة الله وبركاته . . .  
نشكر لك اهتمامك كتابنا : « المشروع الحضاري الإسلامي » ورغبة منا  
في تواصل بناء بين الناشر والقارئ ، وباعتبار أن رأيك مهم بالنسبة  
لنا ، فيسعدنا أن ترسل إلينا دائمًا بمحاذاتك ؛ لكي ندفع بمسيرتنا  
سواءً إلى الأمام .

\* فهيا مارس دورك في توجيه دفعة النشر باستيفائك للبيانات التالية :-  
الاسم كاملاً : ..... الوظيفة : .....

المؤهل الدراسي : ..... السن : ..... الدولة : .....

المدينة : ..... حي : ..... شارع : ..... ص.ب : .....

هاتف : ..... e-mail : ..... / ..... من أين عرفت هذا الكتاب ؟

أثناء زيارة المكتبة  ترشيح من صديق  مفرد  إعلان  معرض

- من أين اشتريت الكتاب ؟

اسم المكتبة أو المعرض : ..... المدينة ..... العنوان .....

- ما رأيك في أسلوب الكتاب ؟

عادي  جيد  ممتاز ( لطفاً وضـع مـنـي )

- ما رأيك في إخراج الكتاب ؟

عادي  جيد  متميز ( لطفاً وضـع مـنـي )

# هذا الكتاب

يحتوي ثلاثة دراسات عن ثلاثة من أعلام الفكر في عصرنا الحديث، محمد رشيد رضا، عبد الرزاق السنهوري يasha، ميشيل عفلق. وكل واحد من هؤلاء الأعلام مشروعه الفكري المتميز، الذي ينحاز إليه كثيرون، وينحاز دونه كثيرون.

ومهمة هذه الدراسات الثلاث، هي دعوة هذه الفضائل الثلاثة في حياتنا الفكرية إلى قراءة الآخرين، وتدريب العقل العربي والمسلم على الانفتاح على الآخرين، وعلى التفاعل مع ثمرات إبداعاتهم، سواء بالاتفاق أو الاختلاف.

إنها رحلة تمريرن على المنهاج الذي نراه صحياً وضرورياً ونافعاً للباحثين والقراء، منهاج الاحتضان لكل تراث الأمة.

إنها رحلة فكرية نأمل أن تزيل الكثير من الحواجز الوهمية التي ارتفعت بين كثير من أعلامنا في عصرنا الحديث.

## الناشر

دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة  
القاهرة - مصر - ١٢٠ - شارع الأزهر - ص. ب. ١١٦ الفورية  
هاتف: ٢٢٧١٢٧٤٠ - ٢٢٧١٢٧٤١ - ٢٢٧١٢٧٤٢  
فاكس: ٢٢٧١٢٧٥٠ - ٢٢٧١٢٧٥١  
الاسكندرية - هاتف: ٥٤٣٣٣٥٥ - فاكس: ٢٠٢٥٤٢٢٠١

[www.dar-alsalam.com](http://www.dar-alsalam.com) [info@dar-alsalam.com](mailto:info@dar-alsalam.com)

ISBN: 977-342-236-0



9 789773 422387